
1 
 

Percezione e Creazione 

Brano tratto dal libro OLTRE IL SILENZIO,1 pp. 224-231 

Commenti a cura di Andrea Innocenti 

Kempis: “C'era una volta…«un pezzo di legno», diranno subito i miei ascoltatori, memori di giovanili letture 

circa un burattino chiamato Pinocchio. No: c’era una volta un Re. Era l’epoca in cui l’uomo concepiva la 

realtà nella quale viveva a sua immagine e somiglianza. Tutto era una persona: il vento, il tuono, il sole, la 

luna. Perfino Dio era concepito come un sovrano che bisognava servire e ossequiare per non incorrere nella 

sua collera e subire il suo castigo. Questi tempi sono passati, nessuno oggi crede più a una simile realtà; 

perfino i fanciulli non credono più che dentro un apparecchio radio ci siano nanetti che parlano e suonano. 

Nessuno ci crede più, tranne gli esoteristi e i religiosi. I primi, infatti, continuano a pensare alle forze 

intelligenti che concorrono alla manifestazione della vita cosmica come a degli esseri dotati di coscienza: 

raffigurazione, questa, che andava bene nell’epoca passata quando nulla si sapeva della meccanica della 

natura. I secondi ancora si ostinano, per sciocco e insensato timore reverenziale, a concepire Dio un essere 

che agisce giudicando e decidendo.” 

*** 

Kempis non usa mezzi termini, mette subito in atto la sua vena polemica quale efficace strumento per 

spianare la strada ad una visione della realtà razionale, priva di sovrastrutture fantasiose ed emotive, buone 

soltanto per un uomo ancora immaturo, avvolto nella nebbia dell’astrale. Si annuncia una nuova 

prospettiva dell’esistente, basata sì, ancora sull’intuizione, ma questa ora deve poggiare le sue fondamenta 

sulla forza dei “lumi” della ragione. È quasi un rinascimento illuminista, molto sui generis però, in quanto 

volto ad una materia che sfugge ancora alle possibilità della nostra attuale percezione sensoria. 

*** 

Kempis: “Certo, si deve riconoscere che una cosa è tanto più affascinante quanto più resta misteriosa. Una 

volta che se ne è scoperto il suo funzionamento diventa naturale e perde il suo aspetto magico; e se, nel 

comportamento intelligente di una cosa, nell’ignoranza si è portati a credere e spiegare che dietro ad essa 

agisca una persona trascendente, una volta capito come la cosa sia, tutto diventa naturale e ci si affranca 

dalla paura di ciò che l’ignoto può causarci. È paralizzante il timore che deriva dall’essere sotto il tiro di una 

presenza misteriosa che non sai come trattare, di cui non vedi le reazioni, di cui non sai l’umore e che quindi 

ti lascia senza difesa. Ed è comodo, per chi si dice rappresentante o comunque ascoltato da quella 

«persona», non spiegare che tutto è naturale, anche ciò che trascende il mondo percepito dai sensi del 

corpo – perché dello stesso mondo si tratta –, mondo che non cambia struttura per il fatto che i sensi fisici 

non lo percepiscono. È comodo perché è facile manovrare persone impaurite che non sanno cosa fare, e così 

sfruttarle per proprio tornaconto.” 

*** 

A questa modalità si è sempre ispirato il magistero di ogni struttura religiosa: usare l’ignoranza per volgere 

a sudditanza al potere la comprensibile paura dell’ignoto, dinnanzi alla morte ed ancor più alla sofferenza, 

con il fine di sfruttare economicamente e politicamente i popoli. Tali affermazioni possono suscitare forti 

contrapposizioni, ma difficilmente si può negare che la storia dell’esperienza umana confermi tutto ciò. 

Comunque non è giusto fermarsi su sterili polemiche, ma si deve andare oltre, il che vuol dire cercare 

 
1 OLTRE IL SILENZIO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Luciana Campani Setti). Roma: Edizioni Mediterranee, 1984. 

http://www.cerchiofirenze77.org/Libri/06%20Oltre%20il%20silenzio.htm


2 
 

sempre una spiegazione razionale del mondo che ci circonda, e quando questa non sia possibile, cosa che 

può accadere assai di frequente, porre soltanto come “ipotesi di lavoro” ogni teoria non adeguatamente 

suffragata da una ragionevole verifica sperimentale.  

*** 

Kempis: “Sì, cari: scoprendo il mondo percepito dai sensi fisici l’uomo ha constatato che è logico e razionale 

a tal punto da apparire, almeno in una visione limitata, meccanicistico. A mano a mano che l’uomo si è 

costruito dei mezzi di indagine che hanno ampliato i suoi sensi e fatto scoprire una porzione più grande della 

realtà, o altri aspetti di essa, sempre ha trovato la stessa razionalità e la stessa logica; a tal punto che la 

ricerca scientifica altro non è che la ricerca della logica della natura.” 

*** 

Galileo aveva già intuito come ‘il gran libro della natura’ sia scritto in caratteri matematici, ciò che è alla 

base del pensiero scientifico moderno. Kempis, invita gli ascoltatori a mantenere fermi i piedi per terra, 

ancorando ogni affermazione alla logica ed all’osservazione razionale dell’esperienza. Questo continuo 

richiamo che i Maestri del Cerchio Firenze 77 fanno a non allontanarsi da una visione concreta della vita, 

evitando di rimanere avviluppati nelle spire di una mente annebbiata dall’emozione, è molto significativo e 

fondante per una genuina ricerca spirituale. 

*** 

Kempis: “Cari esoteristi, mai nessuno troverà gnometti e fate che accudiscono alla vita della natura perché 

quelle erano personificazioni, immaginate dall’uomo, delle forze intelligenti in virtù delle quali la vita si 

manifesta; ma neppure quell’«intelligenti» può in qualche modo attribuire una natura di persona a tali 

forze; infatti, per intelligenza s’intende la capacità di capire bene e prontamente rispondere in modo logico. 

Intelligente è un interruttore crepuscolare che attiva automaticamente l’illuminazione artificiale al calar del 

sole. Nella concezione antica degli esoteristi e religiosi, quel piccolo apparecchio diventa una persona, così 

come sono diventate persone le intelligenze celesti che governano la vita cosmica, in effetti più simili a robot 

che ad esseri.” 

*** 

Kempis prospetta la direttrice di un nuovo esoterismo, perché l’uomo d’oggi, sia pure con un po’ di fatica, 

ha gli strumenti per accoglierla e capirla, certamente il cammino è irto di ostacoli, che hanno le loro radici 

nei limiti della coscienza. È una lotta non soltanto mentale, ma si potrebbe dire esistenziale, perché 

abbraccia l’uomo in tutta la sua totalità, dalla carne allo spirito, così però si manifesta la vita.  

*** 

Kempis: “La Verità – enunciazione della Realtà – per essere comprensibile ha una veste adattata alla 

cultura dei tempi e dei popoli. La forma nella quale la Verità è presentata, quindi, deve mutare per rimanere 

vera. Non ci si può ostinare a conservare certe immagini che servivano ad avvicinare la Realtà a chi aveva 

un abito mentale ormai superato, altrimenti si dà più importanza alla forma che alla sostanza e si creano 

sacerdoti che mascherano il loro vuoto abissale nelle scuole di inutile nozionismo. Noi pure, se non vogliamo 

fare la stessa fine, dobbiamo essere i rinnovatori di noi stessi rimettendo a fuoco, precisando più 

profondamente, a mano a mano che procediamo nell’esposizione dell’insegnamento, i concetti già espressi. 

Forse i temperamenti romantici resteranno delusi a sapere che i folletti, gli gnomi e tutto quel mondo di 

favola dell’esoterismo di maniera è creazione della fantasia, e che si è più nel vero se si concepiscono gli 

spiritelli della natura come dei robot. La scienza si sostituisce alla favola.” 



3 
 

*** 

A chi ha studiato nel suo complesso tutto l’insegnamento del Cerchio Firenze 77, dal 1947 fino al 29 

febbraio 1984, giorno della morte del medium Roberto Setti, appare chiaro ed evidente come le parole di 

Kempis indichino il percorso espositivo del ‘messaggio’, che va da una prima fase, nella quale la Realtà 

viene descritta nella sua apparenza  ritenuta oggettiva, fino alla rappresentazione finale, delle ultime 

comunicazioni, dove la soggettività dell’esistente, frutto della creazione di una coscienza individuale e 

relativa, diviene punto caratterizzante e focale. 

*** 

Kempis: “Sia ben chiaro: io non dico che non esistono le forze intelligenti che concorrono alla vita cosmica; 

dico che è errato personificarle, come è errato personificare Dio. Anzi, tutto quanto la fantasia più 

strampalata immagina, esiste. Dirò di più: tutto quanto esiste è reale. Sissignori: se non siete d’accordo, si 

tratta solo d’intenderci sul termine «reale». Esistenza e realtà si identificano: un pensiero, nel momento che 

è concepito, esiste ed è reale. Se si pensa ad un asino che vola, quel pensiero è reale. Certo nel piano fisico 

non esiste una forma corrispondente a quel pensiero, e quindi nel piano fisico non esiste quella realtà; ma 

questo è un altro discorso che nulla toglie alla realtà del pensiero. La realtà non è solo quella del piano 

fisico. Nel piano del pensiero, quel pensiero esiste ed è reale come tutto il pensiero, che abbia o non abbia 

corrispondenza nel piano fisico. Tutto è reale, naturalmente nella propria dimensione. L’errore è di credere 

che sia reale la sola dimensione fisica.” 

*** 

Significativa è l’identificazione dell’esistenza con la realtà, perché avvia al distacco dalla dimensione fisica, 

sulla quale si fonda la nostra attuale consapevolezza, indicando così l’esistenza di altri piani sui quali volgere 

la percezione, vedi per esempio quello del pensiero. Si potrebbe osservare che in fondo tutto ciò è il solito 

idealismo; in parte ciò è vero, ma questa concezione dei Maestri del Cerchio va ben oltre, infatti 

semplicemente sostituisce nella celebre identità 𝐸𝑛𝑒𝑟𝑔𝑖𝑎 = 𝑀𝑎𝑠𝑠𝑎 × (𝑉𝑒𝑙𝑜𝑐𝑖𝑡à 𝐿𝑢𝑐𝑒)2 la grandezza 

Coscienza all’Energia; in termini più semplici, la materia è coscienza e viceversa.  

*** 

Kempis: “L’affermazione da noi fatta che tutto è sostanza proprio questo significa: la cosa più astratta che 

si possa concepire, e quindi esistere, è la qualità, che pure è legata indissolubilmente alla quantità o 

sostanza. Anzi, al di là dei mondi della percezione la qualità è la sostanza; di conseguenza, tutto quello che 

esiste è reale. Non può esistere una cosa irreale in senso assoluto. Un miraggio non è reale – voi dite. Non è 

questo quello che io intendo: un miraggio è costituito di «qualcosa»; in questo senso è reale; e lo è anche se 

non è ciò che rappresenta. Nella dimensione fisica, il fatto che tutto ciò che l’individuo pensando immagina 

non esista, fonda in modo errato l’opinione che le creazioni del pensiero siano irreali; cioè che sia reale solo 

il mondo fisico. Ciò, come ho detto, è un errore. Tutti i mondi sono egualmente reali e tutti i mondi, rispetto 

alla Realtà assoluta, sono egualmente illusori; cioè come sono percepiti non esistono oggettivamente. In 

altre parole, l’individuo non percepisce, sia pure con toni soggettivi, una realtà in se stessa esistente, ma in 

un certo senso la crea attraverso il processo della percezione.” 

*** 

Siamo arrivati al punto principale della comunicazione, che però Kempis svilupperà meglio in seguito: 

l’individuo è lui stesso il creatore del suo mondo, ciò che vediamo, udiamo e tocchiamo non è qualcosa 

indipendente da noi, che abbia esistenza propria, è roba nostra, si potrebbe dire che noi siamo le cose che 



4 
 

percepiamo. Per questo è così importante affrontare con gioia e leggerezza la vita; tutto quello che viviamo 

è conseguenza del nostro grado di coscienza, ma il vero problema è esserne consapevoli. 

*** 

Kempis: “Quello che esiste oggettivamente è solo sostanza indiversificata che, captata attraverso dei sensi 

limitati, appare come mondo fisico o astrale o mentale. Non è quindi Dio che crea o emana i mondi ma sono 

gli individui col loro sentire in senso lato e di coscienza. Se così è, allora esistono solo gli individui e la 

materia indiversificata. Però, a loro volta, gli individui sono costituiti di sostanza, della stessa sostanza di cui 

è costituito il Tutto, cioè Dio stesso; perciò i mondi sono manifestati dagli esseri e gli esseri da Dio, cioè 

rappresentano il virtuale frazionamento della coscienza assoluta.” 

*** 

Questo parziale rovesciamento della visione della Realtà lo trovo estremamente interessante, si può dire 

che è analogo al ribaltamento dell’idealismo di Hegel fatto da Marx; lì si rimetteva l’esistente sui piedi, qui i 

Maestri del Cerchio danno agli individui il ruolo di creatori e protagonisti dei mondi, restando però fermo 

che essi, quali sentire di coscienza relativa, rappresentano la virtuale divisione dell’Unità. In sintesi ogni 

istante, qualunque esso sia, è essenziale alla grandezza dell’Assoluto e ne permette l’esistenza. Forse 

questa è la soluzione del quesito di Faust? “Se dirò all’attimo: sei così bello! Fermati! Allora … tu potrai 

mettermi in catene. 

*** 

Kempis: “Un essere, quale virtuale parte della coscienza assoluta, ha un sentire parziale. Questo stesso 

fatto comporta, come conseguenza, una percezione limitata dall’ambiente della sostanza nella quale è 

immerso, e costituisce il suo non essere. La conseguenza della percezione limitata è la visione–creazione dei 

mondi fisico, astrale, mentale, tratti, ripeto, dal percepire limitatamente, parzialmente, la  divina sostanza 

in sé omogenea e indiversificata.” 

*** 

Come altre volte è stato detto, l’Assoluto ha una sua materialità identificabile con una sostanza omogenea 

e indiversificata. Le coscienze, che si sentono individui ma che lo sono solo virtualmente perché questo è 

dovuto al limite della loro consapevolezza, circoscrivono dentro di sé una rappresentazione dell’Esistente. 

Questa rappresentazione, avendo differenti aspetti in rapporto all’ampiezza dei sentire, crea così gli 

innumerevoli film che realizzano l’Assoluto, in virtù dei comun denominatori delle coscienze stesse. 

*** 

Kempis: “Quanto più il sentire è limitato e tanto più il mondo nel quale l’essere si immerge o crea è 

grossolano. Gli esseri che hanno analoghe limitazioni, creano nella loro percezione mondi analoghi che, per 

il fatto di avere punti di contatto, assurgono per quegli esseri a realtà oggettiva ed apparentemente 

indipendente dai soggetti. Tale supposta oggettività è rafforzata dal fatto che la materia di un mondo può 

essere da un individuo plasmata in qualunque forma e vista così plasmata dagli altri individui di quel 

mondo. Un artigiano che crea una sedia plasma la materia fisica in quella forma, e la sua creazione è vista 

da tutti gli altri individui che, avendo le sue stesse limitazioni percettive, trasformano nella percezione la 

divina sostanza in materia, e quindi in un mondo fisico. Sicché, ciò che l’individuo crea con le limitazioni della 

sua percezione, dovute alle limitazioni del suo sentire, non è un mondo totalmente onirico ma un ambiente, 

una dimensione con le sue leggi e i suoi fenomeni che appaiono eguali a tutti coloro che per le stesse sue 

limitazioni trasformano la divina sostanza in quell’ambiente.” 



5 
 

*** 

È con tali logiche considerazioni che Kempis va oltre la visione estremamente soggettiva della Realtà alla 

quale ci ha condotto la sua descrizione dell’Esistente. Quasi ci sentiamo come sollevati, non siamo infatti 

così tanto isolati come avremmo potuto dedurre! È l’egoismo, che questa visione nel suo complesso vuole 

colpire! Fine dell’insegnamento dei Maestri del Cerchio è andare oltre l’espansionismo dell’io, consapevoli 

che solo la comprensione dell’unità della Vita può attuare pienamente l’Essenza di Dio, altrimenti limitata 

soltanto al sentirsi d’esistere insito in ogni personalità. 

*** 

Kempis: “A sua volta, il soggettivo generale subisce un ulteriore processo di soggettivizzazione in forza 

della psiche dell’individuo che ne dà una sua personale interpretazione – questa volta solamente sua. 

L’individuo, quindi, appalesando il suo sentire limitato, dà l’avvio a un processo di superamento e alla 

manifestazione di un sentire meno limitato, e così via. È come se l’individuo si rimirasse ad uno specchio e, 

scoprendo i suoi difetti, li eliminasse.” 

*** 

In conclusione tutto è meravigliosamente perfetto, anche ciò che appare brutto e riprovevole, perché è 

sempre espressione di una coscienza, che in quanto limitata non può che manifestarsi così, ma il magico 

ordito, che tiene su la Vita, ha in sé il programma capace di ribaltarne lo svolgimento, modificando, 

mediante la comprensione, la coscienza che lo ha determinato. Certo il processo è lunghissimo, dura milioni 

di anni ed ha nel piacere e nel dolore, insieme alla legge del karma, il motore che lo alimenta. 

*** 

Kempis: “Un individuo-uomo visto in un momento inteso non come tempo, ma come fase della sua 

struttura, è un sentire relativo, un sentire limitato. Per coglierlo, per vederlo singolarmente, è necessario 

avere una cognizione limitata, in quanto egli non ha una struttura oggettiva sul piano assoluto, essendo 

prodotto del virtuale frazionamento della coscienza assoluta. Allora, la cognizione che un altro individuo ha 

del primo non dipende da come il primo è, ma dalle limitazioni percettive del secondo; sicché se il secondo è 

nella condizione-limitazione che gli fa creare-percepire il mondo fisico, il primo sarà da lui visto come un 

uomo con un suo corpo avente certe caratteristiche corrispondenti al sentire che esprime. Oppure non lo 

vedrà affatto, se il secondo avrà scelto un momento in cui il primo sta sentendo la fase fra una incarnazione 

e l’altra.” 

*** 

Come appare relativo il mondo al quale diamo tanto valore. “Tutto dipende dal sistema di riferimento!” 

direbbe Einstein, e così la pensa Kempis, andando però ben oltre. Perché ciò non vale soltanto per le 

conoscenze della fisica, ma investe ogni cosa e soprattutto le relazioni umane. Infatti l’incontro con una 

persona quasi sempre appare reale e decisivo, mentre, secondo l’insegnamento dell’Entità, si riferisce 

soltanto ad un momento assai limitato della sua e della nostra realtà, quindi ogni giudizio è in ogni caso 

parziale e relativo, quindi inutile; da ciò l’importanza dell’insegnamento “Non Giudicare”. 

*** 

Kempis: “Questo ci fa capire che gli esseri, pur non avendo una struttura oggettiva sul piano assoluto, 

l’hanno sul piano relativo; struttura che non ha un aspetto unico, ma un aspetto per ogni fase di sentire; 

sicché come l’essere è colto dagli altri esseri dipende dal momento in cui gli altri lo colgono nella teoria dei 

suoi sentire. Questo perché tutto esiste al di là dell’apparente divenire-percepire in successione. Quello che 



6 
 

l’essere percepisce non è ciò che esiste oggettivamente, non è l’unica realtà superstite delle precedenti che 

non esistono più e preliminare di quelle che verranno e che non esistono ancora; ma è la porzione della 

realtà totale – tutta esistente simultaneamente – che l’essere riesce a cogliere e creare in forza delle sue 

limitazioni, o che le sue limitazioni gli fanno cogliere e creare.” 

*** 

La nostra percezione ci fa apparire l’esistente come un divenire, nel quale ciò che prima era, non esiste più, 

mentre quello che sarà, ancora deve realizzarsi. Questa per i Maestri del Cerchio è la grande illusione della 

mente, gli orientali definiscono il manas (mente) ‘Uccisore del Reale’. Tutto esiste invece in uno stato di 

essere, dice Kempis, l’Eterno Presente è la condizione dell’Assoluto. Il tempo, lo spazio, lo scorrere della 

vita è un grande film, che agli spettatori appare in un continuum dinamico, ma per l’operatore nella sala di 

proiezione è soltanto un oggetto di celluloide fatto da un insieme di fotogrammi, che rappresentano 

immagini in essere, immobili ed immutabili; solo la facoltà percettiva della retina dell’occhio dello 

spettatore dà ad esse movimento. Così accade ai limitati sentire di coscienza, che creano e percepiscono 

una realtà relativa, già esistente in Dio. È questione di punto di vista. 

*** 

Kempis: “Ora, questo cogliere e creare – se non si è ben compreso il concetto dell’Eterno Presente, cioè del 

fatto che la Realtà non è divenire ma essere – può suonare come una contraddizione. Infatti, se si dice che la 

Realtà è in stato di eterno presente, cioè che è tutta manifestata, allora l’essere la coglie in successione, ma 

non la crea. Viceversa, se la crea in successione, allora la Realtà non è tutta manifestata, almeno secondo la 

logica del divenire. Può darsi che, per introdurre il concetto dell’Eterno Presente e farvi comprendere che la 

Realtà è in essere e non in divenire, noi abbiamo sorvolato su certe precisazioni del genere di quella che sto 

per fare; tuttavia tali puntualizzazioni diventano necessarie per capire le successive esposizioni della Verità, 

perciò abbiamo l’obbligo di farle, anche se le parole non sono più idonee ad esprimere concetti che 

fuoriescono dalla logica della vostra realtà.” 

*** 

Descrivere con linguaggio umano la dimensione che lo trascende è cosa impossibile, ma a tanto non 

ardiscono i Maestri. Loro intento è invece quello di condurre le persone a soltanto intuire, per quanto 

permesso, ‘Il Trascendente’, servendosi degli strumenti che l’uomo ha a sua disposizione. Uno fra i più 

adeguati all’attuale razza ariana è quello della logica, per questo per Loro è molto importante evitare le 

contraddizioni, perché esse rendono non logico l’insegnamento; altrimenti il dubbio diviene vincitore! 

*** 

Kempis: “Il fatto che gli esseri vivono, sentono in successione il sentire legato alle situazioni cosmiche che 

tutte simultaneamente sono esistenti nell’Eterno Presente, non significa che gli esseri le sentano perché così 

sono scritte, ma esattamente il contrario: l’Eterno Presente è una Realtà in cui l’apparente successione del 

sentire è annullata. Niente d’altro. L’Eterno Presente è la condizione strutturale del virtuale frazionamento 

dell’Assoluto, o meglio, della sua sostanza, perché la Coscienza assoluta è oltre il virtuale frazionamento. Il 

divenire, come il virtuale frazionamento, è sentito da ogni sentire; perciò gli esseri, percependolo, creano 

l’Eterno Presente. Percezione e creazione si identificano; con la differenza che, sul piano della struttura del 

virtuale frazionamento tutto è creato-percepito simultaneamente; mentre sul piano del sentire relativo – 

sentire che è la conseguenza del virtuale frazionamento – tutto è creato-percepito in modo successivo. Punti 

di vista diversi di una stessa Realtà che originano realtà diverse, ciascuna vera nella sua dimensione 

relativa.” 



7 
 

*** 

Siamo ad un punto molto difficile dell’insegnamento. Kempis concilia l’antico dilemma ‘Essere o Divenire’. 

Credo che l’argomentazione del Maestro sia puntuale e difficilmente contestabile con la ragione, ma la 

comprensione vera può venire solamente da una forma d’illuminazione, che solo una profonda 

meditazione, quasi estatica, può dare. Ciò ha la sua spiegazione nel fatto che finché la mente è avvolta nei 

suoi 'Vritti' (funzioni), l’anima non può esprimere pienamente il suo potere di conoscenza, cioè l’intuizione.  

*** 

Kempis: “Allora, cambia qualcosa nei nostri fotogrammi? Assolutamente no. Infatti se si osserva la 

struttura del virtuale frazionamento, vi si trovano tutti i sentire relativi legati a tutte le situazioni cosmiche 

dagli stessi create-percepite così come sono create percepite in successione dai singoli sentire. Se si osserva 

la struttura dei fotogrammi in se stessi, al di là di come la percezione dei sentire limitati li crea, li trae dalla 

divina sostanza indiversificata, si trova solo divina sostanza indiversificata.” 

*** 

Ancora Kempis si preoccupa di mantenere la coerenza logica di tutto l’insegnamento inglobando in esso 

ogni sua parte; qui il riferimento è alla teoria dei fotogrammi, altre volte enunciata, ed ora ripresa 

chiarendo però come, dal punto di vista della Coscienza Assoluta, essi siano pura illusione, perché in essa 

esiste solo sostanza divina indiversificata. Ciò che dà virtuale realtà al fotogramma è il sentire relativo quale 

conseguenza delle sue limitazioni. 

*** 

Kempis: “Da questa puntualizzazione, che mette a fuoco la creazione delle situazioni cosmiche da parte dei 

sentire, non viene meno neppure il concetto della non contemporanea creazione-percezione di una comune 

situazione cosmica da parte di due o più sentire di grado diverso. Infatti, se in una realtà più completa, cioè 

in una visione meno relativa, è sentito simultaneamente ciò che l’individuo vive gradualmente, non ha 

importanza che nell’illusoria successione dei sentire uno senta prima o dopo, perché in effetti non esiste 

«prima» o «dopo»: possiamo dire che tutto è già, purché si comprenda che l’Eterno Presente non è il 

destino, la trama che determina il forzato comportamento dell’individuo, ma semmai è il dossier, l’archivio 

completo della sua esistenza. Per la vostra logica del divenire, un tale archivio è impossibile perché 

esisterebbe prima che gli eventi si producessero: ma, se ci pensate, diventa impossibile solo per quel 

«prima». Allora, siccome nella Realtà più vera quel «prima» non esiste, perché gli eventi esistono tutti 

simultaneamente, quell’archivio è possibile.” 

*** 

Questo concetto della non contemporanea visione di uno stesso fotogramma da due persone diverse è 

difficile da capire ed accettare, perché ci mette davanti ad una situazione nella quale, per esempio, ci 

troviamo a dialogare con qualcuno il cui sentire in quel momento vibra in un altro tempo. Tutto è spiegato 

dai Maestri tramite il differente grado di coscienza dei sentire. Quasi sempre è impossibile capire fino in 

fondo, per un individuo di media evoluzione, l’insegnamento di un Iniziato, da qui le tante interpretazioni di 

ciò che dai Maestri dello Spirito è venuto a noi. Ecco, forse, cosa intendeva dire Gesù mentre lo 

crocifiggevano con le parole: “Padre perdona loro perché non sanno quello che fanno”.  

*** 

Kempis: “Piuttosto, con questa precisazione, il concetto delle varianti potrebbe sembrare inutile. Infatti, 

che senso ha l’esistenza delle varianti in un Eterno Presente inteso come archivio dei comportamenti 



8 
 

individuali? O c’è una scelta, o c’è l’altra. In altre parole ci dovrebbe essere solo il vissuto. La risposta a 

questa domanda si ha proprio da quello che abbiamo detto sulle varianti, e cioè che esse esistono proprio 

per far coesistere una libertà individuale in una storia – chiamiamola– generale obbligata. Da questo punto 

di vista non vi sono problemi per l’esistenza delle varianti. Ciascun essere vive la sua parte della storia e, 

quando ha la possibilità di uscire dalla storia generale, vive una sua storia particolare; e quindi le storie 

nell’Eterno Presente ci sono entrambe, almeno nel caso in cui l’individuo scelga appunto di fuor uscire dalla 

storia generale.” 

*** 

Il tema delle varianti è un altro argomento del quale hanno parlato molto a lungo i Maestri del Cerchio. 

Numerose sono state le sedute durante le quali hanno spiegato minuziosamente e con esempi questa 

teoria, è quindi per me quasi impossibile sintetizzarla. Proveremo brevemente ancora ad enunciarla in 

questi termini: come per un film i fotogrammi rappresentano una storia; ad un certo punto la storia può 

avere due svolgimenti, ecco allora che la successione dei fotogrammi si divide in due spezzoni di film, uno, 

quello conseguente allo svolgimento della trama generale, ed un altro che potrebbe essere invece percorso 

da un protagonista secondo una sua scelta che implichi una variazione della storia. In sostanza ognuno, non 

sapendo quando esiste veramente la variante, può sentirsi sempre libero e la sua possibile scelta non è 

soltanto ipotetica, perché realmente c’è nella struttura del film. Ovviamente rimanendo nel relativo 

illusorio. 

*** 

Kempis: “Tuttavia a ben pensarci, il problema non è risolto. Infatti, tenendo presente che le varianti non 

riguardano i sentire di coscienza ma solo i sentire in senso lato; cioè sono inserite nel percorso degli 

avvenimenti che fanno cadere le limitazioni e raggiungere o manifestare un nuovo sentire di coscienza; e 

tenendo presente che gli avvenimenti sono creati-percepiti dai sentire in senso lato, come può esistere un 

avvenimento non creato-percepito da un essere ancorché costituisca possibile scelta della sua vita? Se le 

varianti esistono, debbono esistere con tutti i particolari individuali, cioè tutte le emozioni, i pensieri 

eccetera dell’individuo, e non solo come fatto visto dall’esterno. Non per nulla il cosmo, per quanto riguarda 

i mondi della percezione, è il dossier di tutte le creazioni-percezioni degli esseri. Allora come può esistere il 

dossier di un evento scartato, non vissuto? A ben pensarci ciò potrebbe essere oggetto di meditazione da 

parte vostra. In tal caso, perché privarvi di una simile possibilità? Meditate, meditate.” 

*** 

Nel concludere questa lezione il Maestro Kempis individua un nodo dell’insegnamento riguardante le 

varianti che potrebbe rimanere scoperto dal punto di vista della logica; come altre volte ha fatto, non dà 

subito la risposta, ma invita gli ascoltatori a meditarci sopra e a trovare da soli la soluzione, poi lui la darà 

nella lezione successiva. Ma quella purtroppo sarà l’ultima comunicazione fatta dalla voce dell’entità 

Kempis, infatti il medium Roberto Setti morirà poco dopo. Quell’ultimo messaggio (per l’esattezza va 

precisato che c’è ancora un’ultima comunicazione scritta, avuta per via ‘ultrafanica ’e trovata nella scrivania 

di Roberto dopo la sua morte) è una perfetta sintesi di tutto l’insegnamento filosofico del Cerchio Firenze 

77, che, durato dal 1947 al 1984, è andato ben oltre il solo aspetto filosofico comprendendo quello 

psicologico, etico, mistico e soprattutto ‘spirituale’. 

 


