Percezione e Creazione
Brano tratto dal libro OLTRE IL SILENZIO,* pp. 224-231
Commenti a cura di Andrea Innocenti

Kempis: “C'era una volta...«un pezzo di legno», diranno subito i miei ascoltatori, memori di giovanili letture
circa un burattino chiamato Pinocchio. No: c’era una volta un Re. Era I'epoca in cui 'uomo concepiva la
realta nella quale viveva a sua immagine e somiglianza. Tutto era una persona: il vento, il tuono, il sole, la
luna. Perfino Dio era concepito come un sovrano che bisognava servire e ossequiare per non incorrere nella
sua collera e subire il suo castigo. Questi tempi sono passati, nessuno oggi crede piti a una simile realta;
perfino i fanciulli non credono pili che dentro un apparecchio radio ci siano nanetti che parlano e suonano.
Nessuno ci crede piu, tranne gli esoteristi e i religiosi. | primi, infatti, continuano a pensare alle forze
intelligenti che concorrono alla manifestazione della vita cosmica come a degli esseri dotati di coscienza:
raffigurazione, questa, che andava bene nell’epoca passata quando nulla si sapeva della meccanica della
natura. | secondi ancora si ostinano, per sciocco e insensato timore reverenziale, a concepire Dio un essere
che agisce giudicando e decidendo.”

Kempis non usa mezzi termini, mette subito in atto la sua vena polemica quale efficace strumento per
spianare la strada ad una visione della realta razionale, priva di sovrastrutture fantasiose ed emotive, buone
soltanto per un uomo ancora immaturo, avvolto nella nebbia dell’astrale. Si annuncia una nuova
prospettiva dell’esistente, basata si, ancora sull’intuizione, ma questa ora deve poggiare le sue fondamenta
sulla forza dei “lumi” della ragione. E quasi un rinascimento illuminista, molto sui generis pero, in quanto
volto ad una materia che sfugge ancora alle possibilita della nostra attuale percezione sensoria.

k% k

Kempis: “Certo, si deve riconoscere che una cosa e tanto piti affascinante quanto pil resta misteriosa. Una
volta che se ne é scoperto il suo funzionamento diventa naturale e perde il suo aspetto magico; e se, nel
comportamento intelligente di una cosa, nell’ignoranza si é portati a credere e spiegare che dietro ad essa
agisca una persona trascendente, una volta capito come la cosa sia, tutto diventa naturale e ci si affranca
dalla paura di cio che I'ignoto pud causarci. E paralizzante il timore che deriva dall’essere sotto il tiro di una
presenza misteriosa che non sai come trattare, di cui non vedi le reazioni, di cui non sai 'umore e che quindi
ti lascia senza difesa. Ed é comodo, per chi si dice rappresentante o comunque ascoltato da quella
«persona», non spiegare che tutto é naturale, anche cio che trascende il mondo percepito dai sensi del
corpo — perché dello stesso mondo si tratta —, mondo che non cambia struttura per il fatto che i sensi fisici
non lo percepiscono. E comodo perché é facile manovrare persone impaurite che non sanno cosa fare, e cosi
sfruttarle per proprio tornaconto.”

kkk

A questa modalita si & sempre ispirato il magistero di ogni struttura religiosa: usare I'ignoranza per volgere
a sudditanza al potere la comprensibile paura dell’ignoto, dinnanzi alla morte ed ancor piu alla sofferenza,
con il fine di sfruttare economicamente e politicamente i popoli. Tali affermazioni possono suscitare forti
contrapposizioni, ma difficilmente si puo negare che la storia dell’esperienza umana confermi tutto cio.
Comunque non e giusto fermarsi su sterili polemiche, ma si deve andare oltre, il che vuol dire cercare

L OLTRE IL SILENZIO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Luciana Campani Setti). Roma: Edizioni Mediterranee, 1984.
1



http://www.cerchiofirenze77.org/Libri/06%20Oltre%20il%20silenzio.htm

sempre una spiegazione razionale del mondo che ci circonda, e quando questa non sia possibile, cosa che
puo accadere assai di frequente, porre soltanto come “ipotesi di lavoro” ogni teoria non adeguatamente
suffragata da una ragionevole verifica sperimentale.

Kempis: “Si, cari: scoprendo il mondo percepito dai sensi fisici I'uomo ha constatato che é logico e razionale
a tal punto da apparire, almeno in una visione limitata, meccanicistico. A mano a mano che "'uomo si é
costruito dei mezzi di indagine che hanno ampliato i suoi sensi e fatto scoprire una porzione pit grande della
realta, o altri aspetti di essa, sempre ha trovato la stessa razionalita e la stessa logica; a tal punto che la
ricerca scientifica altro non é che la ricerca della logica della natura.”

Galileo aveva gia intuito come ‘il gran libro della natura’ sia scritto in caratteri matematici, cio che ¢ alla
base del pensiero scientifico moderno. Kempis, invita gli ascoltatori a mantenere fermi i piedi per terra,
ancorando ogni affermazione alla logica ed all’'osservazione razionale dell’esperienza. Questo continuo
richiamo che i Maestri del Cerchio Firenze 77 fanno a non allontanarsi da una visione concreta della vita,
evitando di rimanere avviluppati nelle spire di una mente annebbiata dall’emozione, & molto significativo e
fondante per una genuina ricerca spirituale.

k% k

Kempis: “Cari esoteristi, mai nessuno trovera gnometti e fate che accudiscono alla vita della natura perché
quelle erano personificazioni, immaginate dall’'uomo, delle forze intelligenti in virtu delle quali la vita si
manifesta; ma neppure quell’«intelligenti» pud in qualche modo attribuire una natura di persona a tali
forze; infatti, per intelligenza s’intende la capacita di capire bene e prontamente rispondere in modo logico.
Intelligente é un interruttore crepuscolare che attiva automaticamente l'illuminazione artificiale al calar del
sole. Nella concezione antica degli esoteristi e religiosi, quel piccolo apparecchio diventa una persona, cosi
come sono diventate persone le intelligenze celesti che governano la vita cosmica, in effetti pit simili a robot
che ad esseri.”

k% k

Kempis prospetta la direttrice di un nuovo esoterismo, perché I'uomo d’oggi, sia pure con un po’ di fatica,
ha gli strumenti per accoglierla e capirla, certamente il cammino & irto di ostacoli, che hanno le loro radici
nei limiti della coscienza. E una lotta non soltanto mentale, ma si potrebbe dire esistenziale, perché
abbraccia 'uomo in tutta la sua totalita, dalla carne allo spirito, cosi pero si manifesta la vita.

Kempis: “La Verita — enunciazione della Realta — per essere comprensibile ha una veste adattata alla
cultura dei tempi e dei popoli. La forma nella quale la Verita é presentata, quindi, deve mutare per rimanere
vera. Non ci si puo ostinare a conservare certe immagini che servivano ad avvicinare la Realta a chi aveva
un abito mentale ormai superato, altrimenti si da piti importanza alla forma che alla sostanza e si creano
sacerdoti che mascherano il loro vuoto abissale nelle scuole di inutile nozionismo. Noi pure, se non vogliamo
fare la stessa fine, dobbiamo essere i rinnovatori di noi stessi rimettendo a fuoco, precisando pil
profondamente, a mano a mano che procediamo nell’esposizione dell’insegnamento, i concetti gia espressi.
Forse i temperamenti romantici resteranno delusi a sapere che i folletti, gli gnomi e tutto quel mondo di
favola dell’esoterismo di maniera é creazione della fantasia, e che si é piu nel vero se si concepiscono gli
spiritelli della natura come dei robot. La scienza si sostituisce alla favola.”

2



% %k %k

A chi ha studiato nel suo complesso tutto l'insegnamento del Cerchio Firenze 77, dal 1947 fino al 29
febbraio 1984, giorno della morte del medium Roberto Setti, appare chiaro ed evidente come le parole di
Kempis indichino il percorso espositivo del ‘messaggio’, che va da una prima fase, nella quale la Realta
viene descritta nella sua apparenza ritenuta oggettiva, fino alla rappresentazione finale, delle ultime
comunicazioni, dove la soggettivita dell’esistente, frutto della creazione di una coscienza individuale e
relativa, diviene punto caratterizzante e focale.

Kempis: “Sia ben chiaro: io non dico che non esistono le forze intelligenti che concorrono alla vita cosmica;
dico che é errato personificarle, come é errato personificare Dio. Anzi, tutto quanto la fantasia piu
strampalata immagina, esiste. Diro di pit: tutto quanto esiste é reale. Sissignori: se non siete d’accordo, si

tratta solo d’intenderci sul termine «reale». Esistenza e realta si identificano: un pensiero, nel momento che

é concepito, esiste ed é reale. Se si pensa ad un asino che vola, quel pensiero é reale. Certo nel piano fisico
non esiste una forma corrispondente a quel pensiero, e quindi nel piano fisico non esiste quella realta; ma
questo é un altro discorso che nulla toglie alla realta del pensiero. La realta non é solo quella del piano
fisico. Nel piano del pensiero, quel pensiero esiste ed é reale come tutto il pensiero, che abbia o non abbia
corrispondenza nel piano fisico. Tutto é reale, naturalmente nella propria dimensione. L’errore é di credere
che sia reale la sola dimensione fisica.”

k% k

Significativa e l'identificazione dell’esistenza con la realta, perché avvia al distacco dalla dimensione fisica,
sulla quale si fonda la nostra attuale consapevolezza, indicando cosi I'esistenza di altri piani sui quali volgere
la percezione, vedi per esempio quello del pensiero. Si potrebbe osservare che in fondo tutto cio € il solito
idealismo; in parte ci0 € vero, ma questa concezione dei Maestri del Cerchio va ben oltre, infatti
semplicemente sostituisce nella celebre identitd Energia = Massa X (Velocita Luce)?la grandezza
Coscienza all’Energia; in termini piu semplici, la materia & coscienza e viceversa.

Kempis: “L’affermazione da noi fatta che tutto é sostanza proprio questo significa: la cosa piu astratta che

si possa concepire, e quindi esistere, & la qualita, che pure e legata indissolubilmente alla quantita o
sostanza. Anzi, al di la dei mondi della percezione la qualita é la sostanza; di conseguenza, tutto quello che

esiste é reale. Non puo esistere una cosa irreale in senso assoluto. Un miraggio non é reale — voi dite. Non é
questo quello che io intendo: un miraggio e costituito di «qualcosa»; in questo senso é reale; e lo & anche se
non é cio che rappresenta. Nella dimensione fisica, il fatto che tutto cio che l'individuo pensando immagina
non esista, fonda in modo errato I'opinione che le creazioni del pensiero siano irreali; cioé che sia reale solo
il mondo fisico. Cio, come ho detto, é un errore. Tutti i mondi sono equalmente reali e tutti i mondi, rispetto
alla Realta assoluta, sono egualmente illusori; cioé come sono percepiti non esistono oggettivamente. In
altre parole, I'individuo non percepisce, sia pure con toni soggettivi, una realta in se stessa esistente, ma in
un certo senso la crea attraverso il processo della percezione.”

kkk

Siamo arrivati al punto principale della comunicazione, che perd Kempis sviluppera meglio in seguito:
I'individuo e lui stesso il creatore del suo mondo, cio che vediamo, udiamo e tocchiamo non e qualcosa
indipendente da noi, che abbia esistenza propria, & roba nostra, si potrebbe dire che noi siamo le cose che



percepiamo. Per questo e cosi importante affrontare con gioia e leggerezza la vita; tutto quello che viviamo
e conseguenza del nostro grado di coscienza, ma il vero problema & esserne consapevoli.

kkk

Kempis: “Quello che esiste oggettivamente € solo sostanza indiversificata che, captata attraverso dei sensi
limitati, appare come mondo fisico o astrale o mentale. Non é quindi Dio che crea o emana i mondi ma sono

gli individui col loro sentire in senso lato e di coscienza. Se cosi e, allora esistono solo gli individui e la

materia indiversificata. Pero, a loro volta, gli individui sono costituiti di sostanza, della stessa sostanza di cui
e costituito il Tutto, cioé Dio stesso; percio i mondi sono manifestati daqli esseri e gli esseri da Dio, cioé

rappresentano il virtuale frazionamento della coscienza assoluta.”

Questo parziale rovesciamento della visione della Realta lo trovo estremamente interessante, si puo dire
che é analogo al ribaltamento dell’idealismo di Hegel fatto da Marx; li si rimetteva I'esistente sui piedi, qui i
Maestri del Cerchio danno agli individui il ruolo di creatori e protagonisti dei mondi, restando pero fermo
che essi, quali sentire di coscienza relativa, rappresentano la virtuale divisione dell’Unita. In sintesi ogni
istante, qualunque esso sia, € essenziale alla grandezza dell’Assoluto e ne permette I'esistenza. Forse
questa e la soluzione del quesito di Faust? “Se diro all’attimo: sei cosi bello! Fermati! Allora ... tu potrai
mettermi in catene.

kkk

Kempis: “Un essere, quale virtuale parte della coscienza assoluta, ha un sentire parziale. Questo stesso
fatto comporta, come conseguenza, una percezione limitata dall’ambiente della sostanza nella quale é
immerso, e costituisce il suo non essere. La conseqguenza della percezione limitata é la visione—creazione dei
mondi fisico, astrale, mentale, tratti, ripeto, dal percepire limitatamente, parzialmente, la divina sostanza
in sé omogenea e indiversificata.”

*kk

Come altre volte e stato detto, I’Assoluto ha una sua materialita identificabile con una sostanza omogenea
e indiversificata. Le coscienze, che si sentono individui ma che lo sono solo virtualmente perché questo e
dovuto al limite della loro consapevolezza, circoscrivono dentro di sé una rappresentazione dell’Esistente.
Questa rappresentazione, avendo differenti aspetti in rapporto all’ampiezza dei sentire, crea cosi gli
innumerevoli film che realizzano I’Assoluto, in virtu dei comun denominatori delle coscienze stesse.

*kk

Kempis: “Quanto pit il sentire e limitato e tanto piu il mondo nel quale I'essere si immerge o crea é
grossolano. Gli esseri che hanno analoghe limitazioni, creano nella loro percezione mondi analoghi che, per
il fatto di avere punti di contatto, assurgono per quegli esseri a realta oggettiva ed apparentemente
indipendente dai soggetti. Tale supposta oggettivita é rafforzata dal fatto che la materia di un mondo puo
essere da un individuo plasmata in qualunque forma e vista cosi plasmata dagli altri individui di quel
mondo. Un artigiano che crea una sedia plasma la materia fisica in quella forma, e la sua creazione é vista
da tutti gli altri individui che, avendo le sue stesse limitazioni percettive, trasformano nella percezione la
divina sostanza in materia, e quindi in un mondo fisico. Sicché, cio che I'individuo crea con le limitazioni della
sua percezione, dovute alle limitazioni del suo sentire, non é un mondo totalmente onirico ma un ambiente,
una dimensione con le sue leggi e i suoi fenomeni che appaiono equali a tutti coloro che per le stesse sue
limitazioni trasformano la divina sostanza in quell’ambiente.”

4



% %k %k

E con tali logiche considerazioni che Kempis va oltre la visione estremamente soggettiva della Realta alla
quale ci ha condotto la sua descrizione dell’Esistente. Quasi ci sentiamo come sollevati, non siamo infatti
cosi tanto isolati come avremmo potuto dedurre! E 'egoismo, che questa visione nel suo complesso vuole
colpire! Fine dell'insegnamento dei Maestri del Cerchio € andare oltre I'espansionismo dell’io, consapevoli
che solo la comprensione dell’unita della Vita puo attuare pienamente I'Essenza di Dio, altrimenti limitata
soltanto al sentirsi d’esistere insito in ogni personalita.

Kempis: “A sua volta, il soggettivo generale subisce un ulteriore processo di soggettivizzazione in forza
della psiche dell’individuo che ne da una sua personale interpretazione — questa volta solamente sua.
L’individuo, quindi, appalesando il suo sentire limitato, da I'avvio a un processo di superamento e alla
manifestazione di un sentire meno limitato, e cosi via. E come se I'individuo si rimirasse ad uno specchio e,
scoprendo i suoi difetti, li eliminasse.”

In conclusione tutto & meravigliosamente perfetto, anche cido che appare brutto e riprovevole, perché e
sempre espressione di una coscienza, che in quanto limitata non puo che manifestarsi cosi, ma il magico
ordito, che tiene su la Vita, ha in sé il programma capace di ribaltarne lo svolgimento, modificando,
mediante la comprensione, la coscienza che lo ha determinato. Certo il processo & lunghissimo, dura milioni
di anni ed ha nel piacere e nel dolore, insieme alla legge del karma, il motore che lo alimenta.

Kempis: “Un individuo-uomo visto in un momento inteso non come tempo, ma come fase della sua
struttura, é un sentire relativo, un sentire limitato. Per coglierlo, per vederlo singolarmente, é necessario
avere una cognizione limitata, in quanto egli non ha una struttura oggettiva sul piano assoluto, essendo
prodotto del virtuale frazionamento della coscienza assoluta. Allora, la cognizione che un altro individuo ha
del primo non dipende da come il primo é, ma dalle limitazioni percettive del secondo; sicché se il secondo e
nella condizione-limitazione che gli fa creare-percepire il mondo fisico, il primo sara da lui visto come un
uomo con un suo corpo avente certe caratteristiche corrispondenti al sentire che esprime. Oppure non lo
vedra affatto, se il secondo avra scelto un momento in cui il primo sta sentendo la fase fra una incarnazione
e l'altra.”

*kk

Come appare relativo il mondo al quale diamo tanto valore. “Tutto dipende dal sistema di riferimento!”
direbbe Einstein, e cosi la pensa Kempis, andando pero ben oltre. Perché cido non vale soltanto per le
conoscenze della fisica, ma investe ogni cosa e soprattutto le relazioni umane. Infatti I'incontro con una
persona quasi sempre appare reale e decisivo, mentre, secondo l'insegnamento dell’Entita, si riferisce
soltanto ad un momento assai limitato della sua e della nostra realta, quindi ogni giudizio € in ogni caso
parziale e relativo, quindi inutile; da cio I'importanza dell’insegnamento “Non Giudicare”.

kkk

Kempis: “Questo ci fa capire che gli esseri, pur non avendo una struttura oggettiva sul piano assoluto,
I’hanno sul piano relativo; struttura che non ha un aspetto unico, ma un aspetto per ogni fase di sentire;
sicché come I'essere e colto dagli altri esseri dipende dal momento in cui gli altri lo colgono nella teoria dei
suoi sentire. Questo perché tutto esiste al di la dell’apparente divenire-percepire in successione. Quello che

5



I’essere percepisce non é cio che esiste oggettivamente, non é I'unica realta superstite delle precedenti che
non esistono piu e preliminare di quelle che verranno e che non esistono ancora; ma é la porzione della
realta totale — tutta esistente simultaneamente — che I'essere riesce a cogliere e creare in forza delle sue
limitazioni, o che le sue limitazioni gli fanno cogliere e creare.”

La nostra percezione ci fa apparire 'esistente come un divenire, nel quale cio che prima era, non esiste piu,
mentre quello che sara, ancora deve realizzarsi. Questa per i Maestri del Cerchio & la grande illusione della
mente, gli orientali definiscono il manas (mente) ‘Uccisore del Reale’. Tutto esiste invece in uno stato di
essere, dice Kempis, I'Eterno Presente € la condizione dell’Assoluto. Il tempo, lo spazio, lo scorrere della
vita € un grande film, che agli spettatori appare in un continuum dinamico, ma per I'operatore nella sala di
proiezione € soltanto un oggetto di celluloide fatto da un insieme di fotogrammi, che rappresentano
immagini in essere, immobili ed immutabili; solo la facolta percettiva della retina dell’occhio dello
spettatore da ad esse movimento. Cosi accade ai limitati sentire di coscienza, che creano e percepiscono
una realta relativa, gia esistente in Dio. E questione di punto di vista.

.

Kempis: “Ora, questo cogliere e creare — se non si & ben compreso il concetto dell’Eterno Presente, cioé del
fatto che la Realta non é divenire ma essere — puo suonare come una contraddizione. Infatti, se si dice che la
Realta e in stato di eterno presente, cioé che é tutta manifestata, allora I'essere la coglie in successione, ma
non la crea. Viceversa, se la crea in successione, allora la Realta non é tutta manifestata, almeno secondo la
logica del divenire. Puod darsi che, per introdurre il concetto dell’Eterno Presente e farvi comprendere che la
Realta é in essere e non in divenire, noi abbiamo sorvolato su certe precisazioni del genere di quella che sto
per fare; tuttavia tali puntualizzazioni diventano necessarie per capire le successive esposizioni della Verita,
percio abbiamo I'obbligo di farle, anche se le parole non sono piu idonee ad esprimere concetti che
fuoriescono dalla logica della vostra realta.”

\

Descrivere con linguaggio umano la dimensione che lo trascende & cosa impossibile, ma a tanto non
ardiscono i Maestri. Loro intento e invece quello di condurre le persone a soltanto intuire, per quanto
permesso, ‘Il Trascendente’, servendosi degli strumenti che 'uomo ha a sua disposizione. Uno fra i piu
adeguati all’attuale razza ariana € quello della logica, per questo per Loro € molto importante evitare le
contraddizioni, perché esse rendono non logico I'insegnamento; altrimenti il dubbio diviene vincitore!

Kempis: “Il fatto che gli esseri vivono, sentono in successione il sentire legato alle situazioni cosmiche che
tutte simultaneamente sono esistenti nell’Eterno Presente, non significa che gli esseri le sentano perché cosi
sono scritte, ma esattamente il contrario: I’Eterno Presente € una Realta in cui I'apparente successione del
sentire é annullata. Niente d’altro. L’Eterno Presente é la condizione strutturale del virtuale frazionamento
dell’Assoluto, o meglio, della sua sostanza, perché la Coscienza assoluta é oltre il virtuale frazionamento. Il
divenire, come il virtuale frazionamento, é sentito da ogni sentire; percio gli esseri, percependolo, creano
I’Eterno Presente. Percezione e creazione si identificano; con la differenza che, sul piano della struttura del
virtuale frazionamento tutto é creato-percepito simultaneamente; mentre sul piano del sentire relativo —
sentire che e la conseqguenza del virtuale frazionamento — tutto é creato-percepito in modo successivo. Punti
di vista diversi di una stessa Realta che originano realta diverse, ciascuna vera nella sua dimensione
relativa.”



% %k %k

Siamo ad un punto molto difficile dell'insegnamento. Kempis concilia I'antico dilemma ‘Essere o Divenire’.
Credo che I'argomentazione del Maestro sia puntuale e difficilmente contestabile con la ragione, ma la
comprensione vera puo venire solamente da una forma d’illuminazione, che solo una profonda
meditazione, quasi estatica, pud dare. Cio ha la sua spiegazione nel fatto che finché la mente é avvolta nei
suoi 'Vritti' (funzioni), I'anima non puo esprimere pienamente il suo potere di conoscenza, cioé I'intuizione.

% %k %k

Kempis: “Allora, cambia qualcosa nei nostri fotogrammi? Assolutamente no. Infatti se si osserva la
struttura del virtuale frazionamento, vi si trovano tutti i sentire relativi legati a tutte le situazioni cosmiche
dagli stessi create-percepite cosi come sono create percepite in successione dai singoli sentire. Se si osserva
la struttura dei fotogrammi in se stessi, al di la di come la percezione dei sentire limitati li crea, li trae dalla
divina sostanza indiversificata, si trova solo divina sostanza indiversificata.”

k% k

Ancora Kempis si preoccupa di mantenere la coerenza logica di tutto I'insegnamento inglobando in esso
ogni sua parte; qui il riferimento & alla teoria dei fotogrammi, altre volte enunciata, ed ora ripresa
chiarendo perd come, dal punto di vista della Coscienza Assoluta, essi siano pura illusione, perché in essa
esiste solo sostanza divina indiversificata. Cio che da virtuale realta al fotogramma ¢ il sentire relativo quale
conseguenza delle sue limitazioni.

k% k

Kempis: “Da questa puntualizzazione, che mette a fuoco la creazione delle situazioni cosmiche da parte dei
sentire, non viene meno neppure il concetto della non contemporanea creazione-percezione di una comune
situazione cosmica da parte di due o piu sentire di grado diverso. Infatti, se in una realta pit completa, cioée
in una visione meno relativa, é sentito simultaneamente cio che l'individuo vive gradualmente, non ha
importanza che nell’illusoria successione dei sentire uno senta prima o dopo, perché in effetti non esiste
«prima» o «dopo»: possiamo dire che tutto é gia, purché si comprenda che I'Eterno Presente non é il
destino, la trama che determina il forzato comportamento dell’individuo, ma semmai e il dossier, I’archivio
completo della sua esistenza. Per la vostra logica del divenire, un tale archivio é impossibile perché
esisterebbe prima che gli eventi si producessero: ma, se ci pensate, diventa impossibile solo per quel
«prima». Allora, siccome nella Realta pit vera quel «prima» non esiste, perché gli eventi esistono tutti
simultaneamente, quell’archivio é possibile.”

Questo concetto della non contemporanea visione di uno stesso fotogramma da due persone diverse e
difficile da capire ed accettare, perché ci mette davanti ad una situazione nella quale, per esempio, ci
troviamo a dialogare con qualcuno il cui sentire in quel momento vibra in un altro tempo. Tutto & spiegato
dai Maestri tramite il differente grado di coscienza dei sentire. Quasi sempre € impossibile capire fino in
fondo, per un individuo di media evoluzione, I'insegnamento di un Iniziato, da qui le tante interpretazioni di
cio che dai Maestri dello Spirito e venuto a noi. Ecco, forse, cosa intendeva dire Gesu mentre lo
crocifiggevano con le parole: “Padre perdona loro perché non sanno quello che fanno”.

Kempis: “Piuttosto, con questa precisazione, il concetto delle varianti potrebbe sembrare inutile. Infatti,
che senso ha l'esistenza delle varianti in un Eterno Presente inteso come archivio dei comportamenti
7



individuali? O c’é una scelta, o c’é I'altra. In altre parole ci dovrebbe essere solo il vissuto. La risposta a
questa domanda si ha proprio da quello che abbiamo detto sulle varianti, e cioé che esse esistono proprio
per far coesistere una liberta individuale in una storia — chiamiamola— generale obbligata. Da questo punto
di vista non vi sono problemi per I'esistenza delle varianti. Ciascun essere vive la sua parte della storia e,
quando ha la possibilita di uscire dalla storia generale, vive una sua storia particolare; e quindi le storie
nell’Eterno Presente ci sono entrambe, almeno nel caso in cui I'individuo scelga appunto di fuor uscire dalla
storia generale.”

kkk

Il tema delle varianti & un altro argomento del quale hanno parlato molto a lungo i Maestri del Cerchio.
Numerose sono state le sedute durante le quali hanno spiegato minuziosamente e con esempi questa
teoria, € quindi per me quasi impossibile sintetizzarla. Proveremo brevemente ancora ad enunciarla in
questi termini: come per un film i fotogrammi rappresentano una storia; ad un certo punto la storia puo
avere due svolgimenti, ecco allora che la successione dei fotogrammi si divide in due spezzoni di film, uno,
guello conseguente allo svolgimento della trama generale, ed un altro che potrebbe essere invece percorso
da un protagonista secondo una sua scelta che implichi una variazione della storia. In sostanza ognuno, non
sapendo quando esiste veramente la variante, puo sentirsi sempre libero e la sua possibile scelta non &
soltanto ipotetica, perché realmente c’é nella struttura del film. Ovviamente rimanendo nel relativo
illusorio.

Kempis: “Tuttavia a ben pensarci, il problema non é risolto. Infatti, tenendo presente che le varianti non
riguardano i sentire di coscienza ma solo i sentire in senso lato; cioé sono inserite nel percorso degli
avvenimenti che fanno cadere le limitazioni e raggiungere o manifestare un nuovo sentire di coscienza; e
tenendo presente che gli avvenimenti sono creati-percepiti dai sentire in senso lato, come puo esistere un
avvenimento non creato-percepito da un essere ancorché costituisca possibile scelta della sua vita? Se le
varianti esistono, debbono esistere con tutti i particolari individuali, cioe tutte le emozioni, i pensieri
eccetera dell’individuo, e non solo come fatto visto dall’esterno. Non per nulla il cosmo, per quanto riguarda
i mondi della percezione, é il dossier di tutte le creazioni-percezioni degli esseri. Allora come puo esistere il
dossier di un evento scartato, non vissuto? A ben pensarci cio potrebbe essere oggetto di meditazione da
parte vostra. In tal caso, perché privarvi di una simile possibilita? Meditate, meditate.”

Nel concludere questa lezione il Maestro Kempis individua un nodo dell'insegnamento riguardante le
varianti che potrebbe rimanere scoperto dal punto di vista della logica; come altre volte ha fatto, non da
subito la risposta, ma invita gli ascoltatori a meditarci sopra e a trovare da soli la soluzione, poi lui la dara
nella lezione successiva. Ma quella purtroppo sara l'ultima comunicazione fatta dalla voce dell’entita
Kempis, infatti il medium Roberto Setti morira poco dopo. Quell’ultimo messaggio (per I'esattezza va
precisato che c’e ancora un’ultima comunicazione scritta, avuta per via ‘ultrafanica 'e trovata nella scrivania
di Roberto dopo la sua morte) € una perfetta sintesi di tutto I'insegnamento filosofico del Cerchio Firenze
77, che, durato dal 1947 al 1984, & andato ben oltre il solo aspetto filosofico comprendendo quello
psicologico, etico, mistico e soprattutto ‘spirituale’.



