Consapevolezza e coscienza
Brano tratto dal libro OLTRE IL SILENZIO,! pp. 242-250

Commenti a cura di Andrea Innocenti

Kempis: "Si dice che il feto nel grembo materno, dal concepimento alla nascita, riproduca nelle sembianze,
in modo schematico, tutte le forme attraverso le quali la natura é arrivata a costruire il corpo umano. Una
cosa é certa e cioé che ogni uomo prima di essere adulto ripercorre dalla nascita - nel suo sentire - tutte le
fasi di sentire proprie delle forme di vita naturale che sfociano al fine nella vita di coscienza dell'uomo. Cioé
ogni uomo dalla nascita alla maggiore eta manifesta in successione una vita di sentire che va dal semplice
sentirsi d'essere che scaturisce nella vita del regno minerale, al sentire di sensazione del regno vegetale, al
sentire d'emozione del regno animale, al sentire di pensiero del regno umano ed infine al sentire di
coscienza relativamente al grado di coscienza raggiunto.”

Secondo I'esoterismo il completo aggancio con i veicoli sottili dell'individuo dopo la nascita avviene
gradualmente con la scansione di circa sette anni. Al settimo anno grosso modo il corpo astrale pud
esprimere in pieno tutte le sue potenzialita, cosi al quattordicesimo il mentale, mentre a ventuno anni
I’anima o corpo causale completa il suo collegamento. Si puo dire percio che solo verso la sua maggiorita si
manifestano tutte le qualita realizzate nella vita precedente.

Kempis: "Nella manifestazione del sentire di coscienza vi sono due fattori condizionanti: uno é il grado di
sentire raggiunto, I'altro la consapevolezza che non riesce in condizioni normali a ricoprire la coscienza
raggiunta. Ed e proprio cio che impedisce all’'uomo di conoscere se stesso. Infatti 'uomo che non ha una
coscienza sufficientemente ampia confonde i buoni propositi formulati in astratto con i principi derivanti dal
suo modo di essere, dalla sua intima natura, e quando la vita lo conduce a collaudare le dichiarazioni di
fede, cade miserevolmente in azioni contrarie alle dichiarazioni rese."

k% k

In questa affermazione sta la ragione per cui ha senso ed importanza I'insegnamento del “Conosci te
stesso” enunciato nella formula del Maestro Claudio "Porre attenzione alle nostre azioni. Essere
consapevoli delle motivazioni. Comprenderle" Infatti la vera intenzione dei nostri comportamenti ci e
spesso sconosciuta, perché risiede nelle limitazioni della coscienza, che si trova al di lIa della nostra
consapevolezza, ma la coscienza puo evolvere e quindi essere svelata soltanto per questa via.

kkk

Kempis: "Il problema dell’autoconsapevolezza ridotta investe due aspetti, cioé origina due domande. Una
e: perché I'autoconsapevolezza non abbraccia tutta la realta dell’essere? L’altra é: qual é lo scopo che la
natura ha seguito dando all’'uomo un’autoconsapevolezza ridotta? Ossia, come e e come mai
I'autoconsapevolezza dell’'uomo é ridotta?"

L OLTRE IL SILENZIO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Luciana Campani Setti). Roma: Edizioni Mediterranee, 1984.
1



http://www.cerchiofirenze77.org/Libri/06%20Oltre%20il%20silenzio.htm

Questo e proprio il tema che stiamo affrontando e che si rifa alla comunicazione di Kempis. A pensarci bene
& in fondo il tema dell'inconscio. Che scopo e significato pud attribuirsi ad esso? E giusto calarsi nelle sue
viscere e se lo &, come e con quali mezzi lo si pud fare ? Nel proseguo il Maestro da la sua risposta mediante
I’esposizione di quella che per lui & la stupenda architettura dell’Esistente.

Kempis: "La consapevolezza é la conoscenza di fatti o notizie che in qualche maniera si sono recepiti. Non
la si puo identificare con la sola conoscenza perché quest’ultima é un fatto squisitamente mentale, mentre
la consapevolezza pud essere anche un fatto solo sensorio. Tant’é vero che anche una pianta, che non ha
una struttura mentale, é consapevole delle caratteristiche dell’ambiente in cui si trova (caldo, freddo, luce,
oscurita, umidita, siccita, ecc. ecc.). La sua non e autoconsapevolezza, cioé potendosi esprimere non
direbbe: “io ho caldo”, oppure “ho sete”; tuttavia esprimerebbe la sua condizione di siccita o altro."

kkk

| regni inferiori a quello umano sono anch’essi espressione della coscienza. Le piante hanno come noi
sensazioni, la loro esperienza di vita spesso ci sfugge o non & da noi compresa, ma un’attenta meditazione
su essa puo rivelare immagini di grande dolcezza e poesia. Comunque cio di cui parlano i Maestri del
Cerchio & l'autoconsapevolezza, che e quella consapevolezza che comincia a manifestarsi alle soglie del
regno umano e l'accompagna per tutto il resto della sua evoluzione, ampliandosi con essa.

kkk

Kempis: "Alla base della consapevolezza, sia essa un fatto unicamente di sensazione o un fatto complesso
che investe una struttura mentale, come l'autoconsapevolezza, ci sono dei sensi. Tant'é vero che la primiera
forma di consapevolezza é la sensazione, che é anche la prima forma di sentire, la piti semplice: il sentire di
esistere, che appunto negli esseri pit limitati si identifica nella sensazione. Tutti questi termini negli esseri
pit limitati si identificano, mentre assumano significati diversi negli esseri piti coscienti. Ora, il fatto che la
consapevolezza all'inizio della scala evolutiva (per cosi dire) discenda solo dai sensi fisici, trascina con sé, nel
procedere dell'ampliamento della coscienza, una sorta di abitudine ad usare solo i sensi fisici quali strumenti
della consapevolezza. Ecco perché nell'uomo, in cui la consapevolezza é un fatto in preponderanza mentale,
si ha consapevolezza solo di cio che i sensi fisici hanno rivelato, salvo poche eccezioni istintive, per altro
presenti anche negli animali, e intuitive."

In generale al nostro grado d'evoluzione & dai sensi fisici che traiamo conoscenza e quindi consapevolezza.
Tutti gli strumenti che la scienza usa non sono altro che un ampliamento di questi ed e questa la ragione
per la quale non & possibile all'uomo della nostra civilta, basata principalmente sulla tecnica, di andare oltre
lo studio del piano fisico denso. Quando I'evoluzione lo permettera si apriranno i sensi dei piani piu sottili e
la chiaroveggenza cosi sviluppata aprira le porte a quella conoscenza che per ora & di pochi llluminati,
mentre, per i molti in ricerca, soltanto un'ipotesi di lavoro da verificare.

*kk

Kempis: "Tuttavia cio non significa che la consapevolezza non si possa raggiungere anche attraverso ad
altri canali; significa solo che la consapevolezza, almeno fino all'uomo, é ridotta rispetto a cio che si e, o alle
possibilita che si hanno. D'altra parte la struttura dell'individuo é tale che egli risponde solo agli stimoli che
ha e siccome gli stimoli pit marcati gli vengono dai sensi fisici, tutta la sua attivita interiore si basa
principalmente sugli stimoli sensori e sul mondo da cui quegli stimoli gli vengono. Tale priorita non é un

2



errore: cosi deve essere .E un accorgimento della natura per indurre gli esseri dalla coscienza poco ampia a
concentrarsi e vivere nell'ambiente adatto allo sviluppo della coscienza .Ogni alienazione da quell'ambiente
reca danno perché ostacola la manifestazione del sentire logicamente successivo."

Chi pensasse che questo insegnamento possa in qualche modo alienare le persone allontanandole dalla
loro quotidiana esperienza & decisamente in errore e queste parole lo dimostrano. E la vita la vera maestra,
perché e attraverso le esperienze, che essa ci pone innanzi, che la coscienza puo evolvere. Né d’altra parte
potrebbe essere altrimenti, in quanto e dalle limitazioni della coscienza che si generano le cause, che
I'inesorabile legge karmica trasforma in quegli effetti che rappresentano la vera sostanza dell'esistenza. In
sintesi: “Ogni insegnamento o dottrina o religione o disciplina deve servire sempre per capire noi stessi
attraverso la vita”.

kkk

Kempis: "Infatti fino ad un certo tipo di sentire la manifestazione del sentire secondo la successione logica
avviene solo ad opera degli stimoli che derivano dal mondo fisico, intendendo con cid un senso lato, cioé
considerando fisico per esempio anche lo stimolo che un uomo puo ricevere dalla riflessione circa I'esistenza
del divino. Fisica anche, perché discendente da quello I'attivita psichica. Mondo fisico, quindi, non solo cio
che attiene strettamente ai sensi fisici, ma anche cio che esiste nell’'uomo come introdotto da quei sensi.
Nella fase successiva, quando il sentire e meno limitato, la manifestazione di quel sentire non é pit legata ai
mondi della percezione e la consapevolezza, non poggiando pit sul percepito, si sviluppa sul sentire di
coscienza e tutto lo ricopre. E quello stadio, appunto, in cui la duplice fase del sentire non si chiama pit
creazione- percezione, ma creazione — consapevolezza, e la successione logica della manifestazione non é
pit catalizzata dai mondi della percezione a tal punto che essi non sono pili creati dal sentire."

Colui, che é libero dalla nascita e dalla morte, pur mantenendo in sé il senso dell'individualita, ha
un’esistenza nella piena consapevolezza di essere soltanto una scintilla del virtuale frazionamento del
Tutto, cosi si differenzia da chi ancora vive un'incarnazione umana, nella quale la sua coscienza, per la
necessita di costruire ed usare i veicoli fisico, astrale e mentale, rimane radicata nella percezione del film
"io-non i0", che noi stiamo vivendo.

Kempis: "In conclusione, la consapevolezza nell’uomo é ridotta rispetto al sentire individuale in quanto per
abitudine si sviluppa solo sul percepito e questa riduzione é voluta dalla natura proprio per concentrare
I'attenzione dell’'uomo sulla dimensione che gli é propria: i mondi dell’apparenza, della percezione. Vi sono
altri esempi di quel processo che sbrigativamente ho chiamato “abitudine”, e che in effetti é trarre una
conclusione definitiva o a senso unico da due eventi apparentemente legati: per esempio l'identificarsi
dell’'uomo nel suo corpo fisico per il fatto che gli stimoli ricevuti inizialmente sono solo quelli cui é sottoposta
la carne. Noi invece vi abbiamo detto che I'uomo é costituito anche di un corpo astrale, che fra I'altro gli
attribuisce un mondo emozionale, di un corpo mentale, che gli da una vita di pensiero, e di un sentire di
coscienza che rappresenta il nucleo pit vero del suo essere perché é quello che permane, anzi é destinato ad
ampliarsi vieppia."

k% k



Il Maestro, dopo avere ribadito il concetto gia espresso riguardo alla volonta della “natura” di vincolare
I'attenzione dell’'uomo sulla dimensione a lui piu vicina, enuncia in poche frasi quella che secondo
I’esoterismo e la costruzione dell’essere umano, ovvero corpo fisico, astrale, mentale ed akasico o sentire di
coscienza.

Kempis: "Il mondo di pensiero e quello emozionale, improntati dall'educazione ed altri fattori ambientali,
costituiscono la sua psiche, cioé un altro tipo di sentire che abbiamo chiamato sentire in senso lato
definendolo, in modo radicale, posticcio perché non permane, é contingente e pud essere indotto, a
differenza del sentire di coscienza. E pero d'obbligo avvertire che quanto pit si fraziona, si distingue la
realta, che in effetti e tutto uno, tanto pit si commette imprecisione. Cosi in effetti I'uomo é una unita ed é
tutto uno con il suo mondo. Le distinzioni si fanno solo per capire e vanno fatte solo il necessario a
raggiungere quel fine."

k% k

Per Kempis tutto & coscienza ovvero sentire, ma lui distingue due tipi di sentire cosi definendoli: Sentire in
senso lato e Sentire di coscienza. Con il primo si indica in sostanza la personalita, cioé tutto cio che deriva
dai tre veicoli inferiori, che essendo come dei meccanismi, sono privi di autoconsapevolezza, determinati
dall'ambiente esterno e dalle immagini karmiche, ovvero i semi o file generati dalle esperienze delle
esistenze passate. La consapevolezza dell'uomo di media evoluzione, quale la nostra attuale, & in gran parte
indicata da questo sentire, cioe dalla sua personalita. Per questo motivo l'influenza dell'ambiente e della
collocazione sociale sono cosi rilevanti in rapporto al comportamento del singolo. Di cio dovrebbero
tenerne conto le varie dottrine politiche, etiche, religiose ecc.. Il sentire di coscienza invece rappresenta la
nostra vera essenza, i veri valori morali che condizionano la vita, € I'anima, che percorre il lungo cammino
dell'evoluzione. Il suo potere si esterna secondo due modi, potremmo dire uno attivo ed un passivo. |
primo, dovuto ad una coscienza gia formata, dirige evincola la personalita, mentre il secondo, essendo la
coscienza ancora limitata, non & in grado di opporsi agli impulsi dei tre veicoli inferiori soggetti al
condizionamento del karma. Bene pero fa il Maestro a sottolineare l'unita dell'essere, che se cosi
didatticamente rappresentato, € in realta un tutto unico indivisibile.

k% k

Kempis: "Vi abbiamo detto che il sentire in senso lato, é in ultima analisi uno strumento con cui I'uomo
amplia il suo sentire di coscienza. Nella deficienza del sentire di coscienza, I'uomo é diretto dal suo sentire in
senso lato e fa quelle esperienze che lo conducono ad integrare nella parte deficiente la sua coscienza. Ora
qualcuno é portato a credere che il sentire in senso lato, ossia la psiche, ossia in termini pratici la personalita
dell'vomo e I'ambiente in cui vive, non dico siano da lui scelti - perché abbiamo gia detto quanto una simile
affermazione sia illogica e soprattutto praticamente impossibile -, ma siano ordinati a priori dal piano divino
e l'uvomo vada al posto che gli compete per la migliore sua evoluzione. In altre parole, che I'organico
dell'esercito sia a priori stabilito dall'ordine divino e che I'uvomo sia chiamato a ricoprirlo e basta. In verita,
invece, le cose sono esattamente al contrario: I'organico dell'esercito é quello che é in funzione delle
caratteristiche della forza, cioé delle attitudini militari. Cio pud sembrare una precisazione senza valore, ma
se andiamo a vedere l'origine, scopriamo quanto importante sia per I'esatta comprensione del sentire.
Infatti si comprende la relazione che c'é fra il sentire di coscienza e quello in senso lato."

k% k



E importante capire da cid come I'organico di un esercito, ovvero I'insieme degli individui, sia costituito in
funzione delle sue caratteristiche interne e non determinato arbitrariamente da una oscura e sconosciuta
volonta che appartiene alla Trascendenza. Questa concezione puo far pensare a come nell'insegnamento
dei Maestri del Cerchio si possano ritrovare aspetti abbastanza vicini ad una visione materialista, pur
essendo questo legato ad un'Alta Spiritualita .Inoltre possiamo rilevare quanto sia particolare il rapporto
esistente fra il sentire in senso lato e quello di coscienza, per il quale si pud dire che spesso, come una
persona vive e si comporta nel mondo della forma, esprime cido che & nascosto nella regione della non
forma ovvero nella sua anima.

Kempis: "Noi abbiamo parlato della creazione del sentire, del fatto che le limitazioni creano I'ambiente,
particolarmente dei sensi che creano il mondo fisico, rovesciando anche in questo caso la concezione della
realta. Infatti, abbiamo detto che I'uvomo non coglie la realta attraverso ai suoi sensi, realta che esiste
indipendentemente dalla percezione; al contrario, il mondo che I'uomo considera oggettivo non esiste al di
la della creazione -percezione dei sensi fisici. Sicché tutti coloro che hanno lo stesso tipo di sensi creano nelle
loro percezione lo stesso tipo di mondo, di ambiente, di realta."

k% k

Questo & un punto fondamentale nell'insegnamento del Cerchio. La presunta realta, che & sotto i nostri
occhi, € una grande illusione, perché creata-percepita dal sentire di coscienza in ragione della sua
evoluzione ovvero delle sue limitazioni. Ma noi siamo in questa rappresentazione, ed é dall'appalesamento
di essa, che la coscienza puo ampliare se stessa fino a trasformare la sua capacita percettiva in
consapevolezza d'essere.

k% k

Kempis: "Avere i sensi dell'vomo, tuttavia, e determinato dal sentire di coscienza che l'individuo ha.
Appartenere alla specie umana o no é determinato dal sentire e non viceversa. Ogni uomo, quindi, avrebbe
uno stesso tipo di sentire, sia egli un santo o un criminale; ma questo, voi capite che non puo essere. Percio
per tipo si deve intendere un insieme di gradi di sentire tutti appartenenti ad una stessa gamma, i quali
possono ancora essere convenzionalmente raggruppati per analogia in gradi. Sicché la gamma delimita la
specie: le analogie delimitano i gradi. In seno ai gradi avvengono, col cadere delle limitazioni, le fusioni ed il
passaggio al grado superiore, fino al passaggio alla gamma o specie superiore."

*kk

La struttura del piano dei sentire di coscienza & cosi formata, da essa discende quello che a noi appare
come forma, ovvero le diverse razze ed i gruppi umani ad esse interni, collocati nei vari spazio-tempo. Tutto
cid esprime il manifestarsi della Coscienza Assoluta che, fondendo in sé gli innumerevoli sentire
virtualmente limitati, li trascende in un Eterno Presente.

Kempis: "Tutto questo riguarda specificamente il sentire di coscienza. Il sentire in senso lato, invece, non
determina l'appartenere ad una specie o ad un grado, bensi é determinato da quelle appartenenze.
Nell'uomo il sentire in senso lato é determinato dal suo sentire di coscienza e dall'ambiente in cui si trova.
Dire, pero, ambiente significa dire, per esempio, pianeta terra, cioé un insieme di ambienti e per I'uomo un
insieme di posizioni sociali differentissime fra loro, portatrici di esperienze diverse tanto che nessun sentire
in senso lato sara mai uguale ad un altro pur avendo essi, quale substrato, sentire di coscienza tanto simili

5



da essere equali al di la di una sola limitazione. Tuttavia, pure nell'eguaglianza dell'ambiente, per esempio
fra due gemelli che avessero anche sentire di coscienza analoghi, il sentire in senso lato é molto diverso
perché diverse sono le sfere emotiva e mentale. | corpi fisico, astrale e mentale che nel corso della vita si
diversificano per esperienze diverse avute, non sono eguali neppure alla nascita: potenzialmente
contengono | germi della futura diversificazione, germi che provengono dal sentire di coscienza
dell'individuo. La sfera fisica, emozionale e mentale dell'uomo pur essendo plasmabili, tuttavia sono
caratterizzate geneticamente dal suo sentire di coscienza."

kkk

La differenza fra la personalita e I'anima si esprime fra l'altro anche nel fatto che la prima e fortemente
condizionata dall'ambiente, da qui ne viene che, essendo questo per ciascuno individuo sempre diverso,
anche quando la differenza appare estremamente sottile, le personalita non saranno mai identiche. A
guesto il Maestro aggiunge un importante concetto, cioe la teoria della rincarnazione, dalla quale si evince
che la coscienza, quando riprende il corpo fisico, astrale e mentale nella nuova vita, porta con sé i semi
delle esperienze fatte, altrimenti denominati immagini karmiche, e queste condizionano fortemente il
formarsi del sentire in senso lato, al punto tale che il vero problema di ogni essere umano & quello di non
esserne soggiogato. E proprio su questo che entra in gioco I'evoluzione dell'anima e da questo conflitto trae
alimento per la sua crescita.

kkk

Kempis: "Sicché il posto nelle societa, o cido che I'uvomo é nel mondo ed anche cio che I'uomo non é nel

U

mondo, essendo conseguenza del suo modo di essere, sono conseguenza " in primis" del suo sentire di
coscienza che determina diversita degli strumenti del suo sentire in senso lato, cioé dei veicoli fisico, astrale
e mentale. La diversificazione dell'individuo si accentua ancor pit nello sviluppo e nell'uso di tali strumenti.
Cosi si attua la diversificazione degli individui che pure abbiano sentire di coscienza tanto analoghi da essere
eguali al di la di una sola limitazione. Tuttavia va tenuto presente che la diversificazione non esclude
l'unificazione, la quale é il contrario solo della separativita, essendo essa unificazione la sintesi unitaria del

molteplice."

*kk

Preme sottolineare come il Maestro qui faccia un breve accenno ad uno dei temi chiave dell'insegnamento,
ovvero la teoria delle fusioni, secondo la quale: due sentire di coscienza, giunti allo stesso grado di sentire,
dopo avere superato un certo numero di limitazioni ed essendo le rimanenti identiche, danno luogo ad un
sentire di coscienza che entrambi li trascende pur avendoli in sé, il tutto naturalmente nella sola realta
possibile cioé quella in essere.

*kk

Kempis: "Il piano divino secondo cui tutto é ordinato, compresi i mondi della percezione, non é qualcosa di
preesistente; al contrario deriva proprio da cio che esiste e rispecchia la consistenza, I'entita del sentire di
coscienza. E qui si evidenzia la funzione creatrice del sentire, la quale ha luogo nella simultaneita della
coscienza cosmica, nello stato di eterno presente in cui versa la coscienza del cosmo. La coscienza cosmica -
una per ogni cosmo - é il piti ampio sentire relativo e rappresenta la prima virtuale limitazione dell'Assoluto.
Contiene l'intera realta cosmica costituita di tutti i possibili sentire che dalla sua limitazione costituente
conseguono in successione logica. Tali sentire uniti in catene di sviluppo logico originano gli esseri abitatori
e costruttori del cosmo, i quali, al di la della successione del divenire -conseguenza della natura stessa del



sentire relativo - non sono esseri che sentono, ma insieme di sentire, come tante perle di una stessa collana
unite dal filo della consequenzialita logica."

kkk

Il concetto che sia il sentire, qualunque esso sia, in senso lato o di coscienza a fare I'Esistente & qui ancora
una volta ripetuto. Questo € un punto importante della visione dei Maestri del Cerchio, perché
responsabilizzano ognuno e tolgono all'idea di Dio quell'alone d'inaccessibilita che le religioni ufficiali
tendono a creare. L'Assoluto siamo anche noi, la Sua scintilla vibra nei nostri cuori ed ogni gesto ed azione
che viene fatto, bello o brutto che sia, € Lui che lo fa e cosi si manifesta." Dio all'interno & Amore ed
all'esterno e Vita" dice I'esoterismo." Tali sentire uniti in catene di sviluppo logico originano gli abitatori e
costruttori del cosmo, i quali, al di Ia della successione del divenire- conseguenza della natura stessa del
sentire relativo — non sono esseri che sentono, ma insieme di sentire, come tante perle di una stessa
collana unite dal filo della consequenzialita logica.”

k% k

Kempis: “Un essere quindi non é un ente che diviene nel sentire, ma un insieme di sentire relativi uniti dalla
sequenzialita logica, i quali proprio per il fatto di essere relativi, cioé limitati, sembrano finire procedendo
I'uno d’altro, mentre permangono in eterno presente quali costituenti della coscienza cosmica e quindi
assoluta. La coscienza cosmica, tuttavia, non rappresenta un sentire dato dalla somma dei sentire
costituenti, ma per il principio della trascendenza, che si attua nella simultaneita dell’esistenza di cio che é
molteplice ma unito, é un sentire in qualita che va oltre tale somma."

k% k

Come gia detto per i Maestri del Cerchio la Realta € in essere ed & costituita da tutti i sentire relativi, che
trovano la loro unificazione nella Coscienza Assoluta, che pur avendoli in sé, li trascende. Questa
rappresentazione dell'esistente, fatta di fotogrammi fissi ed immobili, fraziona la percezione unitaria dell' io
e permette in un certo qual modo il superamento dell'egoismo. Infatti, se ci identifichiamo in essa,
I'attaccamento fortemente diminuisce fino ad annullarsi, cio accade in proporzione all'intensita di tale
consapevolezza. La cosa pud anche divenire una tecnica di meditazione, perché porta alla completa
spersonalizzazione, una delle mete alle quali tende il controllo della mente. Se ne puo concludere che la
semplice conoscenza intellettuale non sempre rimane semplice astrazione, puo invece favorire
I'ampliamento della coscienza stessa.

*kk

Kempis: "I sentire relativi con la loro naturale funzione di creazione- percezione sono gli strumenti
attraverso i quali la coscienza cosmica costruisce I'ambiente cosmico. La costruzione, pure essendo
strettamente legata a ciascun sentire relativo, va oltre la capacita del singolo sentire perché avviene nella
fase di simultaneita e quindi con la trascendenza di esso. Mentre la percezione- consapevolezza che
rappresenta l'autosentirsi e quindi il risultato della creazione, appare, proprio per sua struttura, cioé per
poter esistere, come avvenente in successione, percio senza originare trascendenza. Da qui
l'individualizzazione del sentire relativo. Da notare che, mentre la creazione, pur essendo simultanea, ha un
senso logico, in cui il minino sentire procede dal massimo, la percezione-consapevolezza ha senso opposto:
dal minimo al massimo. Pur essendo in realta tutto simultaneo. Tale é la realta al di la del suo apparire.”

k% k



In queste poche righe il Maestro riassume sintetizzandolo I'esistente. Si pud certamente non accettare
guesta visione, soprattutto, giungendo a noi per via puramente logica e quindi mentale; pud non riuscire a
fare vibrare le corde dell'intuizione, specialmente se in noi sono radicati preconcetti indotti da
un'educazione inculcata fino dall'infanzia, ma se tanto, tanto si mettono da parte i vecchi schemi, lasciando
che l'anima accolga in sé questa immagine, ci troviamo proiettati in uno stato d'indescrivibile gioia
distaccati dalla pesantezza dell'ordinaria percezione.

Kempis: "Le ipotesi che di essa si fanno partendo dal presupposto che sia reale cio che appare, sono tutte
viziate in partenza, percio tutte sbagliate. Sbagliato é il credere che il tempo e lo spazio siano oggettivi, che
cio che e passato non esista pit, che il futuro non esista ancora: non esiste nella percezione individuale
proprio perché essa esclude in forza della sua struttura la simultaneita. Sbagliato é credersi un ente che
diviene, che non ha pit in sé cio che ha sentito e non ha ancora cio che sentira. Lo stesso sentirsi un ente é
sbagliato perché cio implica una separativita totale e definitiva che in realta é virtuale e apparente. Non
dico transitoria perché cio implicherebbe che fosse reale anche se solo nella contingenza, mentre la
separativita é illusoria in quanto non esiste nella struttura della realta: é solo un sentire. Sicché sbagliato e
identificarsi nel proprio corpo fisico, credersi non solo un ente che sente, ma anche un sentire che sia
realmente distinto dal sentire divino."

kkk

La realta che stiamo vivendo é la nostra grande illusione, i Maestri del Cerchio hanno continuato a ripeterlo,
dall'inizio delle comunicazioni, cominciate verso la fine degli anni quaranta e durate ben trentasette anni. Il
loro intento & stato, ed e quello di portare la consapevolezza di coloro che ascoltano con pil 0 meno
grande interesse l'insegnamento, ad andare oltre questo sogno, che rappresenta la vita terrena, per
partecipare in piena coscienza all'unita dell'Esistenza.

*kk

Kempis: "Noi siamo sentire parziali che esistono quali causa e conseguenza del sentire assoluto, che nel
momento in cui realmente esistessero, cioé da Lui fossero realmente disgiunti tutto annienterebbero, se
tutto fosse possibile annientare. Il sentire che consideriamo trascorso ci appartiene o non ci appartiene di
pit di quanto ci appartiene o non ci appartiene ogni altro sentire. L'essere reale, che costituisce la vera
identita di ogni essere illusorio, € I'essere Assoluto. Egli non é quel Dio, giusto, misericordioso, tutto amore,
se volete, ma irraggiungibile perché al massimo ammetterebbe I'uvomo a godere della sua visione. Egli é il
supremo stato di coscienza nel quale ci conduce l'insopprimibile e I'ininterrompibile sentirsi di esistere che
poggia su stati di coscienza sempre pit ampi, sentire sempre piti onnicomprensivi fino alla caduta
dell'ultima limitazione e al raggiungimento della vera identita."

Ci awviciniamo alla conclusione dell'ultimo messaggio dei Maestri del Cerchio, dopo trentasette anni
d'insegnamento, questa € la loro finale rappresentazione dell'esistente, alla quale e possibile aderire
completamente soltanto con il cuore. La ragione ci ha portato a dire solo quello che Lui non puo essere, ma
Quello che é solo I'intuizione pud svelarlo. Cosi nella rappresentazione che i Maestri danno e necessario che
I'ego si frantumi in una miriade di stati di coscienza immobili ed eterni, virtualmente limitati, perché tali si
sentono, ma che ritrovano l'unita nel dimenticare se stessi. Questo e I'imperscrutabile mistero dell'illusoria
separativita.



% %k %k

Kempis: "La vera grandezza di Dio o - se volete dirlo in termini mistici - il vero e piti grande dono che Dio ci
ha fatto, sta nel sentirsi di esistere, perché é quello che da il senso dell'unita del tutto e conduce l'irreale
parte a godere della pienezza del Tutto reale.”

kkk

Questa affermazione e particolarmente significativa, perché scavando dentro di noi con un'attenta e
profonda meditazione, scopriamo che, al di la del veicolo fisico, dal quale facilmente possiamo staccarci, al
di la delle emozioni e dei pensieri dai quali possiamo ancora separarci, sia pure con una certa difficolta,
scopriamo in fondo al nostro cuore quella insopprimibile percezione di "Sentire d'esistere", che gli orientali
esprimono con il mantra "Hari om tat sat " ovvero " Tu sei quello". Con questa, definirei preghiera, termina
la lunga comunicazione. di Kempis.

Kempis: “Si, é vero, tu non sei quel Dio, lontano nella sua immensita, che misura la sua onnipotenza con la
fragilita dell'uvomo, che ci beffa dandoci la mente per nascondersi dietro l'assurdo dogma e quindi
confonderci.

Tu non sei quel Dio che fa dei nostri errori colpe meritevoli di eterna pena, che nega la sua grazia a chi non
lo riconosce. E come possiamo riconoscerti se é vero che non potremmo mai comprenderti?

Tu non sei quel Dio che ha bisogno di essere pregato, lusingato per poi assecondare taluno ma non si sa chi
e perché.

Quel Dio sono abituato a pregare. Ma se mi si toglie un Dio cosi enigmatico e despota, debbo
necessariamente rimanere smarrito? Impedito nel senso mistico?

E quale puo essere la mia preghiera, se ancora ha un senso pregare?
Come posso rivolgermi a te, Padre, se tu non sei una persona?
Come posso pregarti per chiederti qualcosa, quando gia tutto tu mi dai prima che lo chieda?

Come posso pensare di capire qual é il mio bene e quello domandare, quando il mio sguardo non va oltre le
mie limitazioni ed il mio giudizio di conseguenza é cosi parziale?

Posso pregare solo di scusare la mia presunzione di sostituirmi a te nel sapere che cosa mi é necessario,
senza considerare che solamente il vero bene é la mia vera necessita, non quella che credo tale.

La mia preghiera non puo essere che un ringraziamento.
Debbo ringraziarti perché non mi ascolti, perché non fai la mia volonta, ma la tua.

La mia preghiera non puo essere un contatto con te perché gia io sono nel tuo seno in modo indivisibile,
nonostante la mia incoscienza, e mai, per nessuna cosa che io faccia o senta, tu mi ripudi, mai I'esistenza
che mi comunichi viene meno.

Padre, se cio a cui vado incontro lo debbo subire per il mio bene, fa' che trovi la forza per subirlo anche se
non ho la consapevolezza della sua necessita, ma se deve accadermi per stimolarmi a lottare e reagire
perché non accada fa' che trovi la volonta e la determinazione che mi sono necessarie.

9



La mia preghiera puo essere solo quella di rivolgermi a te, Padre, per trovare, io o altri, la consapevolezza di
una simile verita, perché in tale consapevolezza si spegne ogni affanno, ogni paura, ogni smarrimento, ogni
solitudine, e si trova ogni serenita, ogni certezza, ogni conforto, ogni pienezza.

lo sono in te, Padre, parte della tua esistenza”

% %k %k

Dopo pochi giorni che sono state scritte queste parole (febbraio 1984), lo strumento attraverso il quale
erano pervenute, cessava d'esistere. Infatti il "Medium" Roberto Setti moriva nel sonno, nella notte del 29
Febbraio 1984. Mi viene di fare osservare la particolarita del giorno, che solo ogni quattro anni si presenta.
Guarda il CASO come a volte si palesal

kkk

10



