Le varianti non vissute

Brano tratto dal libro OLTRE IL SILENZIO,* pp. 232-241
Commenti a cura di Andrea Innocenti

Kempis: “Avrete certamente notato come il nostro enunciare Verita che sfuggono alla verifica dell’uomo
parta, per quanto possibile, dalle certezze che I'umano ha; oppure cerchi conforto nella logica e, in ogni
caso, rifugga dal chiedergli atti di fede. D’altra parte, quando le certezze dovrebbero derivare da
affermazioni scientifiche che certe non sono, ci sentiamo in dovere di criticarle, come per esempio quella che
I'inizio della vita depone a favore del materialismo in quanto e un fenomeno riconducibile alla biochimica:
semplice incontro di sostanze e materie adatte ed inizio di un processo evoluzionistico. Certo, una simile
scoperta distrugge qualcosa, ma distrugge solo una concezione errata di Dio, cioé di un Dio che avrebbe
creato la vita con un colpo di bacchetta magica, con un intervento diretto al di fuori di ogni ordine; perché
se tanto tanto si pensa che l'intervento divino si serva di leggi e stabilisca un ordine secondo cui la vita si
manifesta, anche la scoperta delle leggi biologiche attinenti al fenomeno «vita» non aggiunge un punto alla
concezione materialistica della realta. Dire che tutto é nato da una esplosione della materia cosmica non
basta a spiegare I'origine dei principi in ordine ai quali nasce la vita e la vita stessa, poi, evolve. Ora, se il
materialismo serve a distruggere gli errori dello spiritualismo, ben venga il materialismo, ma si sia
consapevoli che esso fornisce solo una visione parziale della realta.”

kkk

Poiché Kempis & consapevole che dovra fare delle affermazioni molto fuori dalla nostra ordinaria
percezione fa chiarezza sul presupposto sul quale si appoggia il fondamento del suo insegnamento. Questo
e la non necessita di fare atti di fede, infatti da riferimenti in qualche modo verificabili e quando ci6 non &
possibile si appoggia sulla logica, che, anche se non permette di avere certezze, da pero plausibilita ai
contenuti. Il primo e fondamentale punto concerne la concezione della realta. Ha ragione il materialismo
ateo secondo il quale tutto e frutto del caso oppure & nel vero chi vede una finalita nell’esistente e di
conseguenza crede in Dio? Il Maestro non si dilunga molto su questo dilemma, fa soltanto rilevare che le
attuali conoscenze scientifiche non permettono al materialismo di dare una risposta definitiva a suo favore.
D’altra parte, a chi crede, si apre la possibilita di una ragionevole concezione della divinita. Tutto
I'insegnamento dei Maestri del Cerchio ha, fra I'altro, questa finalita: indicare la sintesi del Reale mediante
una rappresentazione che sia possibile comprendere alla mente dell’'uomo di oggi.

*kk

Kempis: “Dicevo che cerchiamo di suffragare le nostre affermazioni, da voi incontrollabili, partendo dalle
cose che potete toccare con mano; anche se attualmente siamo ad un punto tale dell’insegnamento che é
difficile trovare punti di similitudine nei mondi della percezione. Una delle similitudini pit indovinate ----
anche perché é una applicazione dello stesso principio----- é stata quella della visione bidimensionale dei
due occhi che, percepita simultaneamente dalla mente, origina in questa una visione tridimensionale,
visione che é superiore alla somma delle due. Ci siamo serviti di questa similitudine per illustrare il principio
della trascendenza, in ordine al quale, nella fusione e nella simultaneita, si fa un salto di qualita, si
raggiunge uno stato di conoscenza e di coscienza che é superiore alla somma del patrimonio posseduto.”

*kk

L OLTRE IL SILENZIO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Luciana Campani Setti). Roma: Edizioni Mediterranee, 1984.
1



http://www.cerchiofirenze77.org/Libri/06%20Oltre%20il%20silenzio.htm

Con questo efficace paragone il Maestro fa riferimento ad una concezione importante del suo
insegnamento, quella detta delle “Fusioni “. Cosi brevemente la si pu0 sintetizzare: | sentire di coscienza si
fondono fra loro quando siano giunti allo stesso grado d’evoluzione, il nuovo sentire, frutto di tale
unificazione, non € una semplice sommatoria dei suoi componenti, ma esprime una coscienza che va al di la
di essi, proprio come la visione binoculare elaborata dal cervello da la percezione della tridimensionalita,
cioé le due visioni piane non si sommano ma danno luogo ad una diversa percezione. All'idea di una
fusione, I'io tende a fare resistenza, accettare il proprio annullamento e contrario alla sua natura, ma una
riflessione attenta non puo che svelare la gioia dell’unita raggiunta, perché é l'identificazione in Dio il vero
scopo della vita, almeno cosi affermano i Maestri del Cerchio.

% %k %k

Kempis: “Il principio di trascendenza e stato da noi rammentato per spiegare come Dio --- pur essendo il
Tutto e quindi avendo una natura immanente---- sia ben diverso dalla somma del tutto e quindi sia, oltre
che immanente, trascendente. La coscienza assoluta, pur virtualmente costituita da tutti i possibili sentire
relativi, li trascende, ed é cosa ben diversa dalla somma di quelli. Il salto di qualita é enorme dal relativo
all’assoluto. Tuttavia, il principio della trascendenza si trova in ogni coscienza molteplice ed ogni coscienza -
-- tranne I'atomo di sentire---- e molteplice nella sua struttura, sempre rimanendo unitaria nella sua
espressione, nel suo sentire. Cosicché la coscienza che si manifesta dalla comunione di piti sentire é di gran
lunga piti ampia della somma dei sentire costituenti e, per il principio dell’unitarieta, & un solo essere; ed é a
tal punto un essere trascendente i suoi componenti che non necessita del ricordo storico dell’esperienza
ampliatrice del sentire per sentire in modo ampliato, ma cosi sente in modo non condizionato a quel ricordo,
per sua natura. Ne deriva che, nella fase di nuova incarnazione, la consapevolezza dell’'uomo risulta ridotta
rispetto alla coscienza posseduta perché, come si sa, la consapevolezza implica la mente che, essendo nuova
ad ogni incarnazione, non possiede il ricordo delle esperienze avute. Tuttavia, ripeto, I'essenza delle
esperienze € compresa nella coscienza del nuovo essere e riaffiora indirizzandone il comportamento
coerentemente allorché I’essere sia stimolato dalle circostanze.”

Nelle Sacre Scritture si dice che Dio cred I'uomo a sua immagine e somiglianza, tale concetto si ritrova nella
concezione del Sentire Assoluto data dai Maestri, se la confrontiamo con la struttura di ogni sentire
relativo. Infatti questo e la fusione di sentire a sua volta fusione di altri e cosi via, fino a terminare con
quello avente il maggiore numero di limitazioni possibili cioé il mattone costituente tutta la coscienza,
ovvero I'atomo di sentire. In conclusione Dio ha in Sé, tutti i sentire da Lui trascesi, come ogni sentire
relativo contiene, trascendendoli, i sentire a lui piu limitati. La modalita della coscienza & sempre la stessa
gualungue ne sia il livello di ampiezza. Ci si pudo domandare che consapevolezza puo avere I'essere umano
di tutto cio? Quasi nessuna, perché questa per 'uomo di media evoluzione e legata al ricordo, che
certamente non fa riferimento a vite passate. Spesso, perd, accade che il nostro comportamento risulti
inspiegabile con i fatti registrati nella memoria, mentre lo sarebbe se ammettessimo essere nel nostro
inconscio esperienze provenienti da sentire, la cui fusione ha determinato I'attuale stato di coscienza. Sono
possibili altre spiegazioni, ma questa ha una buona ragione di plausibilita, perché permette, anche dal
punto di vista ontologico, un’efficace e coerente rappresentazione della Realta.

kkk

Kempis: “La consapevolezza dell’'uomo e fatta di impressioni sensorie, di emozioni, di pensieri, di ricordi, di
sentimenti che lo condizionano; ma solo una parte di essi proviene dalla sua coscienza, cioé dalla parte vera
ed indelebile del suo essere; il resto e frutto della sua educazione, del suo carattere e via dicendo. Ma tale

2



resto é una sovrastruttura che gli serve per esperire e trarre la comprensione necessaria all’ampliamento
della sua coscienza, della sua capacita di sentire. Nelle sue scelte I'uomo é influenzato non solo dal suo vero,
indelebile essere, ma anche da quella parte posticcia che proviene dalla sua collocazione umana. Questo
fatto, se si crede che 'uomo sia responsabile delle sue scelte ai fini di un premio o di un castigo eterni,
sarebbe inaccettabile perché gli impedirebbe di scegliere liberamente. D’altra parte, per sostenere la verita
circa il premio o il castigo eterni dell’'uomo, non si puo certo rifarsi all’affermazione che I'uomo é libero nelle
sue scelte, perché il contrario é cosi evidente che nessuno puo pit ragionevolmente sostenere il concetto del
libero arbitrio. La liberta dell’'uomo consiste nel sottrarsi a certe influenze, nello scegliere fra una catena

deterministica e l'altra; mail fatto di non scegliere in assoluta assenza di influenze, non pregiudica

minimamente le conseguenze della scelta, perché il fine della vita non é quello di premiare o castigare, bensi

quello di donare cio che manca. Cosi se manca la coscienza altruistica, la scelta sara egoistica, ma la

coscienza di cio non potra che portare all’integrazione della coscienza in senso filantropico.”

Il tema del libero arbitrio € qui affrontato in poche righe, per Kempis,la liberta assoluta non esiste, la
ragione risiede nella struttura dell’essere umano e nel fine della sua esistenza. La parte personalita si puo
dire sia un insieme di meccanismi (corpo fisico, astrale, mentale) determinato globalmente dalle condizioni
ambientali, mentre la parte del sentire di coscienza pud esprimere soltanto quello che gli & permesso dal
suo grado di limitazione. Lo scopo della vita € invece quello, non di sottoporre I'uomo ad una prova con
relativo giudizio, ma di permettere alla sua coscienza di crescere attraverso |'esperienza regolata dalla legge
di causa ed effetto ovvero il Karma. Questa visione ribalta completamente la concezione fondamentale di
certe religioni, non esiste piu un paradiso ed un inferno nei quali un dio supremo decida di mandare chi,
con una sua libera scelta, abbia pilt 0 meno ubbidito ai suoi comandamenti. Qui il fine della vita non &
quello di andare in un luogo nel quale godere del riflesso della beatitudine celeste, ma il completo
annullamento dell’individuo, divenuto piena espressione della sua divina essenza. Questa concezione e
estremamente liberatoria, rida alla vita quella gioia di vivere che la cupa figura di un Dio giudice inflessibile,
anche se pieno d’amore, aveva tolto. Come vedremo meglio nel proseguo, la visione della Realta in essere
dei Maestri, amplia notevolmente questa sensazione di distacco, dando un forte colpo all’attaccamento
dell’io pervaso dalla sua illusione di divenire.

*kk

Kempis: “Vivere significa estrinsecare il proprio grado di coscienza e, inconsapevolmente, muoversi per
integrarlo. Questo concetto basilare caratterizza tutto l'insegnamento e lo fa diventare una dottrina
evoluzionistica. Anche se evoluzione significa solo, in ultima analisi, che il sentire si manifesta in successione
d’ampliamento — detto in termini di divenire ---, oppure che il sentire é legato logicamente dal meno al pid,
e percio il piti contiene il meno, detto in termini di essere. Ora, se é vero, come é vero, il principio di
trascendenza, ne deriva che il piti trascende il meno. Non solo in senso di quantita ma anche di qualita. Non
potrebbe essere diversamente parlando di sentire dove, abbiamo detto, quantita e qualita si identificano.
Inoltre, dire che il sentire si manifesta in successione di ampliamento e che é legato logicamente dal meno al
piti, significa dire che non esistono scelte errate in senso assoluto, o per lo meno che non incidono o
riguardano la manifestazione o la concatenazione del sentire di coscienza --- il quale, qualunque sia la scelta
dell’'uomo, non puo che avere un successore piti ampio.”

Qui Kempis comincia ad accennare al vero e proprio tema della lezione, cioé quello delle varianti, nello
specifico le varianti non vissute. Molto brevemente faremo una sintesi di questa concezione, la quale sara

3



precisata con maggiore chiarezza piu avanti dal Maestro. Va anche detto che comprenderla ed accettarla
fino in fondo e cosa assai ardua, perché richiede avere compreso abbastanza bene la visione globale
dell'insegnamento. Infatti negli anni sessanta e settanta, i Maestri del Cerchio impiegarono numerosi
incontri di spiegazione agli ascoltatori, che un po’ recalcitranti facevano fatica a capirla e farla propria.
Come per la pellicola di un film, possiamo pensare la nostra vita come una successione di fotogrammi,
quando la trama del film presenta al protagonista la possibilita di una scelta fra due o piu percorsi, il film si
sdoppia in due successioni di fotogrammi, ciascuno dei quali rappresenta una diversa rappresentazione
della storia, cioé il protagonista, ovvero ognuno di noi, ha la possibilita di scegliere. Questa ¢ la variante o
possibilita di liberta dell’individuo. Va pero precisato che tutto cio riguarda soltanto l'illusoria percezione
della personalita, ovvero quello che i Maestri chiamano il sentire in senso lato, perché per quello che
riguarda il sentire di coscienza il cammino & unico, infatti i due diversi spezzoni di film si dovranno poi
ricongiungere in un unico film che rappresenta la storia generale, quella si esattamente aderente
all’evoluzione della coscienza. In conclusione, quando lo sviluppo logicolo consente, ognuno ha un possibile
margine di scelta, ma questo ¢ solo virtuale, perché non riguarda la coscienza ma solo la personalita.

kkk

Kempis: “Da sempre abbiamo affermato che le scelte o le varianti riguardano il sentire in senso lato, la
consapevolezza dell’uomo, e non la concatenazione del sentire di coscienza. Per comodita di comprensione
si puo porre, quindi, che scegliere in un senso o nell’altro puo significare seguire una via pitt o meno
dolorosa, ma che in ogni caso il sentire che al fine si ha é sempre quello che attende nella successione logica.
Certo non é indifferente, dal punto di vista contingente, giungere attraverso una via o l'altra.”

kkk

Questa concezione e estremamente liberatoria, perché sostanzialmente afferma che la coscienza e gia
determinata nella sua intima struttura. L'Esistente, ovvero I'autocoscienza, € gia tutta li,fissa in un Eterno
Presente, non monolitica, ma relativa e molteplice, anche se virtuale, perché tale & I'individualizzazione per
effetto delle limitazioni. Non altrettanta leggerezza c’é pero per la personalita, la quale si trova ad
affrontare scelte che possono portare sofferenza e dolore. Si ha un bel dire che tutto cid & soltanto
un’illusoria rappresentazione, perché per me € molto ardua la soluzione del problema secondo il quale: la
nostra attuale consapevolezza puo o no tranquillamente curarsi di un dolore “illusorio”, che provenga da un
qualcosa di altrettanto “illusorio”? Il quesito € assai antico e la risposta puo essere solo soggettiva.

Kempis: “Ora, se si ammette che la realta sia «essere» --- ammissione indispensabile per rendere vero il
concetto di Dio assoluto--- si deve concludere che nell’Eterno Presente, in cui é tutto cio che esiste, ad una
reale possibilita di scelta devono corrispondere pit versioni della storia individuale di eguale realta, tanto
egualmente reali che ad una osservazione esterna nessuno potrebbe sapere quale versione I'individuo vive.
In altre parole: fra le molteplici versioni una sola é vissuta dalla consapevolezza dell’uomo, e solo chi la vive
sa quale sta vivendo; tuttavia nella realta delle cose realizzabilie quindi realizzate nell’Eterno Presente,
debbono esservi realizzate tutte; diversamente non si tratterebbe di una reale possibilita di scelta e
I'individuo avrebbe solo una liberta supposta, nominale, riducendo la realta ad un rigido determinismo.”

*kk

Kempis non si accontenta di fare delle affermazioni, ma deve giustificarle con ferrea logica, perché la liberta
di scelta sia reale non pud accadere che nella struttura dell’esistente, ci sia una soltanto delle versioni,



quella scelta, tutte ci devono essere e sostenute da eguale consapevolezza, altrimenti la liberta sarebbe
solo creduta ma non ontologicamente reale. Vedremo piu avanti come il Maestro risolve il problema.

kkk

Kempis: “L’Eterno Presente é uno stato, non un luogo. Ma supponiamo di poterlo visualizzare, o meglio di

visualizzare la reale possibilita di scelta di un uomo, cosi come appare in stato di Eterno Presente: allora si
vedrebbero i fotogrammi, ossia le situazioni cosmiche, di tutte le scelte possibili relative al mondo fisico,
all’astrale, al mentale, facenti tutte capo al suo sentire di coscienza. In altre parole, al sentire di coscienza
sono legate tutte le versioni della sua storia nei mondi della percezione, che rappresentano le scelte che
possono essere fatte. Tuttavia la consapevolezza dell’'uomo ne fa sentire in senso lato una sola versione:
quella scelta. Cio non toglie che anche le altre versioni non siano complete di fotogrammi fisici, astrali,
mentali, ossia azioni, sensazioni, pensieri; perché se, nel divenire, fossero scelte, dovrebbero dare il relativo
sentire in senso lato, piti o0 meno faticoso, piti 0 meno doloroso o gradito, capace di ampliare il sentire di
coscienza. In altre parole ancora, ad un solo sentire di coscienza, laddove I'uomo ha liberta di scelta,
corrisponde una pluralizzazione di sentire in senso lato, inerente a una pluralizzazione di fotogrammi dei
quali pero una sola serie é percepita.”

k% k

Kempis ribadisce ancora con piu chiarezza la sua rappresentazione della Realta, la quale va pero
considerata una virtuale idealizzazione di Cid che E, Che invece nella Sua vera essenza & ben altro. Ci si
potrebbe domandare allora a che serve tale lavoro ? La risposta, estremamente soggettiva che viene da
dare, & che tutto questo € il complicato esercizio della coscienza, che ha quale fine 'ampliare se stessa
mediante la consapevolezza della mente.

k% k

\

Kempis: “La visualizzazione che ho fatto é assai rozza e contiene imprecisioni concettuali, tuttavia é
abbastanza idonea per spiegare in modo efficace una Realta cosi inusitata. L’errore pit rilevante in cui si
puo cadere per tale esemplificazione, é quello di capire che i fotogrammi siano oggettivamente esistenti al
di la della creazione—percezione dell'individuo, mentre essi sono tutti esistenti nello stato di Eterno Presente,
perché appunto in quello stato é annullata ogni successione, e quindi sono tutti creati--- percepiti
simultaneamente, per cui sparisce il senso del trascorrere che invece scaturisce dalla creazione ---
percezione in illusoria successione. Non per altro. Riportandosi all’esempio della pellicola che scorre dinanzi
all’obbiettivo e proiettando i fotogrammi, noi potremmo dire che nell’Eterno Presente ci sono tanti
obbiettivi quanti sono i fotogrammi, e quindi tutti sono proiettati simultaneamente. L’individuo percepisce
in successione quanto esiste nell’Eterno Presente simultaneamente; ma nell’Eterno Presente esiste perché
lui lo percepisce, e lui lo percepisce perché il sentire lo crea.”

Accettare questa visione della Realta & estremamente difficile dal nostro ordinario punto di vista, € assai
grande lo sforzo che si deve fare, non tanto per capirla razionalmente, cosa relativamente facile, quanto
sentirla e viverla dentro di noi. L’attaccamento al mondo materiale & spesso troppo forte per trovare il
distacco necessario per lasciarsi andare e provare ad abbandonarsi ad una situazione nella quale esiste
soltanto il ‘Qui ed ora’. L’istante & nostro e noi siamo l'istante, niente altro esiste al di la di esso e della
grande ed infinita accoglienza dell’Esistenza solo virtualmente frazionata.

k% k



Kempis: “Sorge allora un quesito, a cui feci accenno la volta scorsa: se le varianti esistono egualmente
realizzate nell’Eterno Presente, chi le realizza, dal momento che I'individuo ne percepisce una sola? Non
solo, ma come mai ne percepisce una sola, dal momento che strutturalmente sono identiche?”

kkk

Questo ultimo interrogativo di Kempis rappresenta il cuore ti tutta la lezione.

Kempis: “Piu volte, parlando del sentire, abbiamo usato la similitudine dello specchio; cioe abbiamo
accennato alla duplice azione del sentire, 'una di manifestazione di sé e l'altra di appalesamento che
conduce alla manifestazione di un sentire pit ampio. Ultimamente, poi, abbiamo usato i verbi creare-
percepire come un solo verbo proprio per riunire in una sola parola la doppia attivita del sentire che, in
effetti, € sempre unitario. E questo vale tanto per il sentire in senso lato quanto per il sentire di coscienza.
Pero va precisato che la percezione é un processo che é attinente ai mondi dell’apparenza e quindi al sentire
in senso lato; sicché quando I'essere ha lasciato la ruota delle nascite e delle morti non ha pilu percezione;
ma questo non significa che non senta piu; anzi, la sua consapevolezza di sé copre I'intera ampiezza del suo
sentire di coscienza, cosa che non avviene quando la consapevolezza é legata alla percezione, al sentire in
senso lato. Soffermatevi su questa affermazione: essa significa che, nell’'uomo, la consapevolezza é legata
alla percezione in grandissima parte, e che solo una piccola parte é consapevole del sentire di coscienza. Cio
non toglie che il sentire di coscienza si manifesti se stimolato, cioé nell’occasione adatta, perché non é
perduto, e solo escluso dalla consapevolezza il cui processo, per abitudine, rivela quasi esclusivamente cio
che I'uomo percepisce. Questo perché, nell’'uomo, la consapevolezza é per abitudine un fatto esclusivamente
mentale; mentre nell’essere libero dalla ruota delle nascite e delle morti la consapevolezza é un fatto di
sentire di coscienza.”

In queste poche righe il Maestro Kempis riassume il significato del vivere e le sue modalita: La coscienza
proietta una sua rappresentazione e nello sperimentare sviluppa la sua evoluzione. Come avviene tutto cio
dipende dal suo grado d’ampiezza, quando questo non & abbastanza avanzato il sentire di coscienza riduce
la sua frequenza fino a creare dei quasi robot (i corpi: fisico, astrale e mentale) aventi la funzione di
esprimere una consapevolezza determinata dal meccanismo della percezione, se invece |'evoluzione e
adeguata non c’é pil percezione, I'individuo identifica la sua consapevolezza con il suo stesso modo
d’essere. Viene qui da osservare come, secondo questa visione, la disciplina del Raja Yoga, quale ci viene
insegnato da Patanjali, nei suoi Yoga Sutra, esprima I'esatta interpretazione della meccanica evolutiva
dell’essere umano, e come grazie ad essa si ha la chiave della vita. Infatti, il controllo della mente, quale e
insegnato dal Maestro indiano, € il principale strumento di autoconsapevolezza del sentire di coscienza.

Kempis: “Ma torniamo a noi. Dicevo della duplice attivita del sentire: I'una di creazione o di

estrinsecazione, I'altra di percezione o di consapevolezza. Ora, il quesito sulle varianti ci fa riflettere che il

processo di creazione o estrinsecazione o manifestazione non sia necessariamente legato alla percezione;
cioé che il sentire possa creare e il creato possa non essere percepito. D’altra parte, siccome il sentire é

unitario, non puo essere che della sua duplice attivita una venga a mancare in assoluto;_almeno una
creazione, quando le creazioni sono molteplici, deve essere percepita. Non cosi necessariamente le altre. Ma

quando é che il sentire ha creazioni molteplici ? Tutte le volte che un fatto logico lo impone. E perché delle
creazioni una sola é percepita? Perché il fatto logico lo esclude. Ossia, le creazioni non sono complementari,

6



ma sono alternative.Nella successione logica, o nella catena deterministica, 'uomo puo fare cosi o cosi,
I’'equazione si puo risolvere cosi o cosi, a scelta .Ripeto:tutte le volte che la successione logica lo impone,

nella fase di creazione, le creazioni del sentire sono molteplici;: mentre nel processo di percezione, essendo

alternative, una sola é percepita, proprio perché ognuna esclude le altre.”

Questa parte dell’insegnamento non solo e particolarmente difficile, ma richiede un notevole sforzo
d’intuizione, non dico per accettarla quanto almeno per prenderla in considerazione. Possiamo solo
osservare che questa visione della Realta, oltre ad avere in sé una perfetta coerenza logica, apre la via alla
soluzione del grande problema della liberta. Siamo o non siamo liberi? Per Kempis quasi mai lo siamo, ma la
struttura dell’esistente ¢ tale che ne lascia dei margini e dal momento che non ne conosciamo mai gli esatti
limiti di fatto possiamo considerarci in ogni caso liberi. Cido implica la nostra grande responsabilita,
possiamo pensarci artefici della nostra vita, fermo restando che gli archetipi nei quali siamo immersi
determinano le linee generali del percorso.

kkk

Kempis: “Ora dobbiamo soffermarci sul discorso della creazione del sentire per chiederci: qual é il sentire
relativo che crea le situazioni cosmiche ed in particolare le varianti non vissute, non percepite? Il sentire che
e in atto? Se cosi fosse ne risulterebbe un Tutto smembrato, o quanto meno unificato solo in senso verticale,
perché si tratta di un sentire individuale che non ha la capacita di fuori uscire dalla propria limitazione,
individualizzazione, per rendere comuni ad altre varie storie. Se fosse quello, ne risulterebbe una realta si in
essere ma fatta di tanti mondi onirici. Quindi deve trattarsi di un sentire non individualizzato. Ricordate
quando affermammo che l'intera realta di una situazione comune a piti sentire & conosciuta solo dal sentire
che, per ampiezza, contiene tutti i sentire legati a quella situazione? Ebbene, la risposta e in questa
affermazione. Sicché tenendo presente che il discorso vale per tutti i sentire di tutto il cosmo, qual é il sentire
che per ampiezza puo contenere tutti i sentire di tutte le situazioni cosmiche, tutta la realta cosmica, se non
la coscienza cosmica? E qual é quel sentire che nell’lambito del suo ambiente comprende tutti i sentire e
quindi non é individualizzato, se non la coscienza cosmica? Dunque, la _coscienza cosmica sente l'intera

realta cosmica, non solo qual é percepita dai sentire relativi che la costituiscono ma, per il principio di

trascendenza, anche quello che pur non essendo percepito, deve esistere per la completezza dello sviluppo

del costrutto logico.”

Questo ¢ il cuore della lezione. Non puo per Kempis, il sentire che fa la scelta, ovvero quello in atto,
percepire la variante non vissuta, perché va oltre la sua possibilita di consapevolezza, cioé non ci arriva,
solo un sentire pil ampio, che tutto comprenda, pud dare vita anche alla variante non scelta, e quale
sentire puo fare questo, se non quello che ha in sé tutte le coscienze determinate dalla prima limitazione
dell’Assoluto, appunto la coscienza cosmica? L'esempio che il Maestro fa € molto esplicativo: La
consapevolezza di un giocatore, che in una partita di carte fa una mossa, € limitata a lui, la stessa cosa
accade all’avversario, solamente un osservatore esterno, che abbia la visione globale di tutto lo
svolgimento del gioco, pud veramente esprimere la completa percezione di tutte le possibilita. Nel caso
dell’esistenza & la coscienza cosmica. Non e facile accettare tutto questo, ma se si pensa quanto cio
permetta di completare dal punto di vista logico la stupenda architettura del Reale, che danno i Maestri del
Cerchio, se ne puo ricavare efficace stimolo a prenderla in grande considerazione. Ovviamente ai
temperamenti mistici, cio puo apparire superfluo, ma anche la via del cuore ha bisogno di essere
supportata almeno un po’ dalla forza della ragione.



% %k %k

Kempis: “La coscienza cosmica che, come abbiamo detto, & sempre in stato di eterno presente, costituisce
una parte di virtuale frazionamento del sentire assoluto. La sua delimitazione deriva dal fatto che essa
rappresenta lo sviluppo logico di una data virtuale limitazione del sentire assoluto, ossia il cosi detto
«modulo fondamentale del cosmo». Ciascun cosmo ha un suo modulo perché rappresenta, con la sua
coscienza cosmica, lo sviluppo logico di una diversa virtuale limitazione del sentire assoluto: sviluppi tutti
che sono svolti a catena indipendente, una per ogni cosmo. La coscienza di ogni cosmo é indipendente da
quella di ogni altro cosi come lo sono lo svolgimento di una equazione da quello di un’altra. Mentre i sentire
che costituiscono la coscienza cosmica, dei quali essa rappresenta il punto logico di partenza o di arrivo, non
sono indipendenti gli uni dagli altri, ma in virtu della loro duplice attivita di creazione, percezione,
consapevolezza, sono legati in senso orizzontale a gruppi e in senso verticale secondo un ordine logico e
conseguente. Tuttavia nella coscienza cosmica si trova la sintesi e la reciproca finale o primitiva dipendenza
di ogni sentire del cosmo: coscienza cosmica che per il principio di trascendenza, é in grado di completare,
unificandolo, il discorso logico individuale laddove, per la sua alternativita, non possa essere creato ---
percepito dall’individuo.”

k% k

L’affresco con il quale Kempis rappresenta |'esistente & in queste poche righe bene delineato. Proviamo a
disegnarlo con un esempio elementare. La realta & coscienza e questa € la qualita — sostanza di un grande
disegno il cui significato trova la sua ragione d’essere solo in sé. Nel disegno sono rappresentate una
miriade di immagini, ciascuna delle quali & a sua volta costruita con figurazioni che ne devono, non solo
rispettare il contorno, ma & proprio da esse che le immagini prendono forma e senso. Il processo &
modaulare e si ripete miriadi e miriadi di volte, fino a giungere aforme primitive non piu frazionabili, siamo ai
mattoni della coscienza, ovvero i sentire elementari del cosmo. Espressa cosi I'immagine, che ho dato,
appare fredda e meccanica, ma non va dimenticato che le forme sono realta vive, coscienze vitali che si
costruiscono in successioni verticali e si fondono quando & possibile per linee orizzontali. Tutto I'affresco e
li, gia disegnato, una realta in essenza statica, in eterno essere, ma la consapevolezza di ciascuna figura,
gualungue ne sia 'ampiezza, vive la magia del divenire, perché s’illude di provenire da e di andare oltre.

k% k

Kempis: “Siccome le varianti riguardano il sentire in senso lato, essendo solo sul cammino per giungere alla
caduta di una limitazione di sentire di coscienza; e siccome sono un fatto alternativo, cioe un fatto che va
oltre I'informazione che il sentire ha dalla percezione, la loro creazione nella sostanza divina indiversificata
non puo avvenire ad opera del sentire che quella informazione non riceve ma solo ad opera di un sentire che
nel creare vada oltre la percezione — consapevolezza e vi vada non in senso individuale, come quello di due o
pit sentire unificati, ma vi vada in senso totale, come quello della coscienza cosmica.”

*kk

E evidente come la variante rappresenti per un sentire di coscienza individualizzato la possibilita di un salto
di qualita, ma nel costrutto in essere dell’esistente, rappresentato dalla teoria dei fotogrammi, tutto ci deve
essere, cio che e scartato e cio che e scelto. Solo la coscienza cosmica puo essere in grado di realizzare
qguesto ed é solo per chi lo vive, ovvero il sentire in atto, che c’e l'illusione di un percorso scelto. Non e
facile capire questo passaggio dell'insegnamento, bisogna fare appello all’intuizione e cercare di
immaginare una coscienza che trascendendo la dualita abbia in sé gli opposti, questo significa essere



nell’unita, purtroppo la conoscenza razionale, che ha il suo fondamento nella mente inferiore e si basa sull’
io, qui raggiunge il massimo delle sue possibilita e non ci permette di andare oltre nella comprensione.

kkk

Kempis: “La coscienza cosmica, quindi, per il principio di trascendenza, completa logicamente la creazione
— percezione dei sentire relativi individuali; non attraverso alla percezione ma attraverso al
condizionamento della sostanza divina di cui é costituita, e quindi di cui é costituito I'intero cosmo. Il
condizionamento altro non e che la limitazione basilare della coscienza cosmica, cioé il modulo
fondamentale del cosmo; il quale gia di per sé enuclea dalla divina sostanza indiversificata un ambiente,
I’'ambiente cosmico. Tale ambiente --- rispetto alla coscienza assoluta in cui tutto é presente ma niente in
modo evidenziato, e questo spiega la trascendenza di Dio --- rappresenta gia una particolarizzazione, la
quale puo avvenire solo ad opera del sentire limitato — relativo. Infatti, é per la limitazione che il sentire
relativo dal Tutto trae fuori, crea, percepisce, sente solo qualcosa; e quanto pit il sentire é limitato, tanto
pit il particolare creato ---- percepito é elementare. Quindi la limitazione del sentire, conseguenza del
virtuale frazionamento del sentire assoluto, pluralizza;, ed é la pluralizzazione, conseguenza della
limitazione, che fa della coscienza assoluta non un sentire, ma il sentire assoluto, il quale, per essere tale,
deve contenere la massima pluralizzazione possibile, ossia tutti i sentire possibili.”

kK Kk

Qui il Maestro spiega come avviene il completamento della creazione — percezione dei sentire relativi
individuali, che avviene grazie al modulo fondamentale del cosmo ossia la prima diversificazione dell’unita
del Tutto determinata dalla virtuale limitazione della coscienza assoluta. Come puo la molteplicita essere
I’'Uno trascendente € un mistero per la ragione, forse solo la fede puo aiutare, comunque I'insegnamento
del Cerchio non si propone I'impossibile, si limita soltanto a svelare il legame logico che lega I’Assoluto al
relativo e questo ¢ il dono incommensurabile che questi Maestri ci fanno.

*kk

Kempis: “Se si analizzano le fasi logiche dall’Assoluto al relativo, si ha:

e coscienza assoluta;

e suo virtuale frazionamento con conseguente virtuale scomposizione-composizione delle coscienze
cosmiche;

e aloro volta composte-scomposte in sentire relativi individuali;

e creazione, mediante enucleazione dalla divina sostanza indiversificata, dell’ambiente cosmico,
completo dei mondi della percezione, ad opera della coscienza cosmica e dei sentire relativi
individuali.

L’enucleazione, conseguenza diretta del grado di limitazione dei sentire relativi, ha come consequenza —
come ho detto — la creazione dell’lambiente cosmico: il quale tuttavia non esiste oggettivamente ma solo
come fatto connesso alle limitazioni del sentire, ed e quindi dipendente, in ultima analisi, dal tipo di
limitazione della coscienza cosmica rispetto all’Assoluto, ossia dal modulo fondamentale del cosmo. Questa
fase di svolgimento, di sviluppo, di limitazioni, si puo definire di pluralizzazione, e quindi di creazione o
manifestazione del sentire. Tuttavia la pluralizzazione, essendo contenuta in uno svolgimento logico, non é
infinita; essendo soggetta ad una legge che la ordina, e finita. Ecco perché il cosmo e limitato. Quindi, in
questo senso, gia nella creazione del sentire, nella pluralizzazione, c’é insita una unificazione. In altre parole,



nel momento non temporale ma strutturale in cui il sentire assoluto si relativizza, v’é una pluralizzazione; la
quale comprende tutti i possibili sentire secondo uno sviluppo logico,; sviluppo che segna i limiti di ogni
cosmo, nel quale ogni sentire ---- fra le tante altre limitazioni logicamente conseguenti --- ne ha una
comune: quella di base. In forza di tale limitazione di base, 'ambiente cosmico creato dai sentire relativi, e
comune a ciascuno di essi.”

kkk

Il passaggio dall’Assoluto al relativo & qui descritto in maniera mirabile, anche se come gia fatto notare
riguarda solo I"aspetto formale, entrare nella sua essenza pud avvenire soltanto tramite la vita. E nella vita
che la coscienza manifesta se stessa, per questo I'insegnamento di un altro Maestro del Cerchio, il Maestro
Claudio, c’invita alla consapevolezza dell'intenzione delle nostre azioni, perché & proprio I'intenzione che
manifesta la limitazione della coscienza. Come la consapevolezza della struttura logica dell’Esistente
permette al sentire di coscienza di ampliare la sua comprensione cosi la consapevolezza di cio che lui stesso
crea e percepisce svela i suoi limiti e quindi le sue possibilita. In sostanza I'insegnamento soteriologico del
Cerchio si esprime secondo due direttrici, che potremmo cosi definire: una pratico soggettiva ed un’altra
teorico universale.

k% k

Kempis: “Il sentire che ha solo la limitazione di base e la coscienza cosmica; ed é la coscienza cosmica che,
in forza di questa limitazione di base e del principio di trascendenza, opera I'unificazione orizzontale di tutti i
sentire che da essa procedono. Che cosa sia I'unificazione orizzontale lo capite: é quella che c’e fra tutti i
sentire equipollenti per la caduta di una limitazione. La sintesi di quei sentire avviene ad opera della
coscienza cosmica; diversamente, ciascun sentire rimarrebbe legato solo in senso verticale. Ciascun sentire &
legato in senso verticale quando nella successione logica procede dall’altro, cioé é compreso dall’altro. E
questa e l'unificazione verticale, che fa, dei tanti sentire relativi interessati, in se stessi compiuti, un essere
che sente anziché tanti sentire separati. La percezione — consapevolezza é il risultato di tale unificazione, ed
é la seconda fase del sentire, fase che attiene all’unificazione piti che alla pluralizzazione, pur essendo causa
dell’illusione del divenire in cui la separazione sembra oggettiva.”

*kk

La sintesi che ne viene fuori da questa rappresentazione del cosmo da parte del Maestro Kempis € per me
assai efficace, infatti la coscienza cosmica, pur essendo unitaria, realizza la possibilita espressiva di una
miriade di sentire di coscienza legati fra loro indissolubilmente mediante la sequenzialita logica, e quando
sia possibile attraverso le fusioni. Quello pero che non si deve perdere in questa descrizione € che non
abbiamo a che fare con una fredda macchina, ma con coscienza sostenuta, sia pure in differenti gradi
d’ampiezza, dall’amore.

kkk

Kempis: “Lo stupefacente ordito e tessuto che e I’Esistente, cosi barbaramente illustrato dal sottoscritto,
che di questo e di tanto chiede perdono, non é un meccanismo, ma un meraviglioso organismo in cui ogni
parte, anche il piti insignificante frammento, é insostituibile e percio e immortale. Se tanto tanto si arriva a
credere alla verita di tutto cio, si comprende il senso della piti alta morale, e di colpo si fa chiaro il significato
della vita, dell’esistenza, del giusto rapporto con gli altri. Ma chi sono gli altri?, tanto pit scostanti, odiati,
cattivi, quanto pit confusi e lontani dalla verita, percio piti bisognosi di comprensione e d’amore? Ma che
senso avrebbe sapere tutto cio, se si vivesse come chi I'ignora? Tale é veramente il quesito che io lascio alle
vostre meditazioni.”

10



% %k %k

La chiusura del Maestro é radicale, non c’e scampo per chi nel cammino della conoscenza arriva a questa
conclusione, essa € la stessa che indica al mistico, Gesu con la frase “Ama il prossimo tuo come te stesso”.

kkk

11



