
La morale e le norme di comportamento 

Brano tratto dal libro OLTRE L’ILLUSIONE,1 pp. 104-109 

KEMPIS:  

“Generalmente quando l'uomo pensa all'aldilà s'immagina che se v'è la possibilità di comunicare 

con questo misterioso spicchio dell'esistente, chi parla dirà cose che ormai sono improntate alla 

morale conosciuta dalla religione o dalle religioni. Io vorrei invece, questa sera fare un'azione di 

rottura nei vostri confronti, dire qualcosa che rientri in un tema attuale, se me lo consentite. 

Ebbene, potremmo appunto cominciare dalle religioni, dal problema religioso, per dire che 

indubbiamente ogni uomo si domanda almeno una volta, nella sua esistenza, lo scopo della sua 

vita terrena. Una risposta a questa domanda può venirgli solo dalle teologie religiose, cioè rientra 

nel novero delle cose credibili unicamente per fede, e perciò ciascuno può scegliere la risposta che 

più gli aggrada avendo questa, sul piano oggettivo, i valori di una semplice opinione. né più né 

meno. Ora il fatto che un'opinione possa essere più o meno fondata, voi dovrete convenire con 

me che non toglie valore all'opinione, almeno dal punto di vista soggettivo. Tant'è vero che molti 

hanno affrontato la morte oppure indirizzato in un certo senso la loro esistenza, unicamente in 

dipendenza delle loro opinioni. Invece sul piano oggettivo, il valore di ogni opinione, anche di 

quelle che sembrano ben basate e discendenti da principi universali, è sempre aleatorio; questo 

perché le regole da cui traggono ispirazione sono sempre relative. Lo abbiamo detto tante volte e 

lo ripetiamo questa sera per voi, che non ci seguita abitualmente. Vogliamo fare un esempio? 

Bene! Cerchiamo qualcosa che sia contro un principio apparentemente bene identificabile e 

vediamo se tutte le volte che il principio è leso, il giudizio di condanna si mantiene costante. 

Potremmo intitolare questo nostro studio: <Degli atti contro natura> titolo meraviglioso che 

farebbe felice un moralista; pensate che piatto succulento, per lui: azioni condannate e dalla 

religione e dalla morale; peccati per i quali l'unico destino del peccatore è il fuoco eterno! Non c'è 

dubbio, Dio ha dato i Suoi Comandamenti - si dice ha fatto conoscere la sua legge e ove questa 

tace , c'è sempre un modello di comportamento a cui rifarsi: la natura che vive costretta nelle leggi 

del suo Creatore. Tutto ciò che non segue certe regole naturali, anche se null'altro fosse a 

condannarlo, solo per quello sarebbe condannabile. <Mamma - chiede Pierino - quali sono le cose 

contro natura?>. Che rispondere ad una domanda così imbarazzante e per di più fatta da un 

innocente? - pensa la madre - e cerca di salvarsi con il vecchio sistema di eludere la domanda: 

<Sono quelle che non si addicono alla tua natura>. <E qual è la mia natura?>, replica Pierino. <Tu 

sei un maschietto e male sarebbe - sarebbe contro natura - che ti comportassi come una 

femminuccia. Vedi gli animali? Ognuno fa la parte che Dio gli ha dato: il leone fa il leone, la pecora 

fa la pecora e così via>. Dolce e ingenua mammina! Se tuo figlio fosse un po' più smaliziato 

obbietterebbe che se allora è naturale secondare le proprie inclinazioni congenite, derivanti dalle 

caratteristiche morfologiche del tipo somatico al quale si appartiene, allora male fa l'iroso a 

controllarsi e, al limite, il ladro a non rubare. Pierino può accontentarsi di questa risposta, ma noi 

no. Infatti fra le caratteristiche somatiche e le inclinazioni congenite, spesso v'è una netta 

 
1 OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realtà. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978. 

http://www.cerchiofirenze77.org/Libri/02%20Oltre%20l'illusione.htm


opposizione. Allora qual è la natura dell'uomo? Quella del suo fisico o quella del suo intimo? 

Logicamente si può rispondere che per quanto attiene alla sfera d'azione del corpo fisico, la natura 

è quella del corpo. Benissimo, non fa una grinza. Ma allora è contro natura che l'uomo voli, vada 

negli spazi, cucini i cibi, si vesta, si trucchi, semini, mieta, raccolga in granai; tutta la vita dell'uomo, 

dell'intelligenza e del progresso allora è contro natura - Come dite ? Che la cosa va intesa per la 

sola sessualità. la regola vale solo per il sesso. - Capisco. Infatti vedo che in questo campo l'uomo 

segue scrupolosamente la natura, ritenendo contro natura avere rapporti sessuali che non siano 

volti al fine della procreazione.- Come dite? Che non è così in effetti; la regola può essere 

disattesa, pur restando norma naturale, norma generale.- Capisco. In altre parole, allora il 

comportamento, pur non essendo identico a quello della vita dei regni naturali, rientra tuttavia 

nella norma della generalità degli uomini. Ma allora la norma non ha a che vedere con la natura, è 

qualcosa che tiene conto dell'opinione della generalità degli uomini, come le imposizioni tributarie 

e quelle militari. - Come dite? Lì centra la ragione di Stato.- Ah, capisco. Ma allora che cos'è la 

norma? Bello sarebbe rispondere : <un'opera lirica del musicista Vincenzo Bellini> e con una 

battuta più o meno spiritosa cavarsi d'impaccio. Ma qua stiamo parlando di cose serie e, 

soprattutto, precise; perché, infatti, se affrettatamente si definisce <norma> o <regola> ciò che 

rientra nel comportamento generale, nello standard generale di una società, allora -per esempio - 

fra la genialità e la prostituzione, è molto più singolare e perciò molto più condannabile il genio 

della prostituta. Ma in effetti, all'atto pratico, non è così. Allora, qual è la vostra norma? Perché la 

logica mi dice infatti che se la norma è quella della natura, allora per esempio è contro natura 

avere rapporti sessuali che non siano volti al fine della procreazione, metodo Ogino incluso, che 

non fa salva l'intenzione. E chiunque non segue scrupolosamente questa regola, non abbia voce 

per condannare ogni altro che la violi. Scommetto che non tutti siete d'accordo con me, è 

inevitabile. Seguire la norma che crea le norme. E' insito nella natura egoistica di ogni uomo 

stigmatizzare gli altri per innalzare se stessi; naturalmente il giudizio di condanna deve trovare 

riferimento in qualcosa, nel comportamento degli altri, che sia condannabile da un qualunque 

punto di vista. Perciò si passa in rassegna la loro vita, la si confronta con la propria e, dal 

confronto, si pongono in evidenza quelle azioni che - così a freddo e ben lontani dalla contingenza 

- si crede non facciano parte della propria natura, dimenticando che l'occasione fa l'uomo ladro. 

Ne consegue che certe azioni che rimangono singole rispetto al comportamento generale, 

vengono bollate con il marchio dell'infamia e così la regola è creata. Sicché la regola non individua 

certi valori assoluti,, non ha un valore in sé, ma è tale in quanto rispecchia il comportamento 

generale degli individui di una società. Una questione statistica, insomma, ed il giudizio di 

condanna che subisce chi viola non deriva dal bisogno del giudice di erigersi a tutore di supposti 

valori morali, ma unicamente dall'istinto di ognuno di trovare nel comportamento degli altri 

qualcosa di condannabile da un qualunque punto di vista, perché mostrando il fango che si è 

gettato sugli altri si crede di nascondere il proprio. Abbassando gli altri si è convinti di innalzare se 

stessi. La conclusione di questo discorso, e cioè la relatività delle norme morali di una società, è fin 

troppo scontata. Ma che cosa succede quando queste norme sono credute comandamenti dettati 

da Dio? E qua ci riallacciamo ancora una volta al discorso religioso che abbiamo avviato all'inizio; 

anche senza entrare nel merito della <dettatura> è chiaro che il valore rimane egualmente 

relativo. Se infatti ancora una volta - e questa volta per nostra comodità - ci rifacciamo alla natura, 



osserviamo come ogni specie abbia le sue regole di vita, che sono quelle e vanno bene per quella 

specie e non per un'altra. In modo analogo, dunque, i comandamenti di Mosè, per esempio, non 

possono contenere tutta la moralità o la più alta moralità; è evidente che si tratta di principi 

quanto meno riferibili ad un dato tipo di società, ad una fase dell'evoluzione degli esseri. Infatti 

per la fase di evoluzione che voi dovete compiere, il <non uccidere>di Mosè è l'inizio di un discorso 

che si concluderà col superare la visione egoistica della vostra esistenza. - Quanta strada, eh 

fratelli? allora sorge una domanda: nell'ambito di questo discorso, c'è una regola che sia valida in 

senso assoluto per ogni uomo, dal selvaggio al Santo che sta per lasciare la ruota delle incarnazioni 

umane? Evidentemente no, perché ciò che è <ideale morale> del santo, applicato al selvaggio ne 

paralizzerebbe ogni moto vitale. Non solo, c'è dell'altro. Guardate nelle società umane una legge è 

un insieme di principi generali ed astratti che dovrebbero vigere per ogni uomo che si trovi 

nell'ambito territoriale di quella società. Chi è preposto alla promulgazione delle leggi, cura che 

queste divengano di pubblica conoscenza. Una volta, quando gli uomini non sapevano leggere e 

scrivere, c'erano le <grida>, cioè gli <editti> gridati dai banditori e in quel modo portati a 

conoscenza dei sudditi. Oggi, invece, le vostre leggi sono pubblicate nell'intesa che ogni cittadino 

sappia leggere. E fino a qua non è assolta la formalità della pubblicazione, la legge non entra in 

vigore. Questo, ripeto, nel difettoso e lacunoso mondo umano. Ora, se lo scopo della vita 

dell'uomo fosse quello di fare la volontà di Dio, cioè di seguire le Sue leggi, come si dice, queste 

dovrebbero essere uguali per ogni uomo, non solo, ma dovrebbero essere conosciute da tutti gli 

uomini, cosa che non è in assoluto. Gli indios - o amerindi - per esempio non conoscono i 

comandamenti di Mosè, né è vero che abbiano delle regole morali innate che li sostituiscono; 

sicché quelle che dovrebbero essere leggi divine, non hanno quel carattere di universalità che 

dovrebbero avere, primo perché non sono uguali per tutti gli uomini, secondo perché non tutti gli 

uomini le conoscono o, quanto meno, hanno occasione di conoscerle e ciò esclude che lo scopo 

della vita dell'uomo sia quello di seguire e di osservare le leggi di Dio. noi diciamo che lo scopo 

della vita dell'uomo è quello di superare l'egoismo che in lui nasce dal senso di separatività. 

Questo scopo è raggiunto attraverso a molteplici incarnazioni, durante le quali l'uomo, passo su 

passo, volge verso quella mèta. Ma per raggiungerla ha valore tanto il <non uccidere> di Mosè 

quanto la dottrina di Marx. Nelle varie fasi dell'evoluzione umana, l'ideale morale che l'uomo deve 

raggiungere e fare propria natura acquisita, potrà essere il <non uccidere> e poi il<non fare agli 

altri quello che non si vorrebbe fatto a sé> ed infine <l'amare gli altri come se stessi>. Ne consegue 

che il giudizio che si può dare, si può fare di un uomo - ammesso che sia lecito giudicare - deve 

essere rapportato alla sua fase di sviluppo. Il problema non si esaurisce qui. rimane infatti la 

questione della <conoscenza>. Chi trasgredisce, inconsapevole, la norma morale che deve fare 

propria natura acquisita, è colpevole? in altre parole, per evolvere è necessario conoscere la mèta 

che si deve raggiungere? A questa domanda risponderò in un'altra occasione, sempre che vi sia 

qualcuno che fra tanti bei discorsi ed interessanti dei viventi, preferisca venire ad ascoltare le 

parole di un trapassato. Ma credo di sì, perché in fondo siete degli idealisti che vivono fuori del 

tempo e della concretezza. Nel vostro oggi, nel vostro mondo dove tutto è politicizzato, non c'è 

spazio per voi: a chi vi appoggiate? La destra non ha peso non è ascoltata; il centro ha una sua 

religione da difendere, la sinistra è ufficialmente atea. Come pensate di essere ascoltati? E' una 

prospettiva alquanto sconfortante, dovete ammetterlo. Mi si obbietterà che la scienza e la 



conoscenza del vivere di oggi, tutto insomma conduce l'uomo alla massima concretezza, 

razionalità e tradizionalità, eppure mai come oggi l'uomo si è sentito attratto dal misterioso e 

dall'irrazionale. E' vero, dovete convenire con me. L'interesse generale impedisce all'intelligenza 

dei tempi di porre una bella pietra tombale su quella che è la più deleteria delle pazzie che 

abbiano afflitto l'umanità: l'occultismo. Ma voi che cosa avete da dare agli uomini, cari fratelli? 

predire la loro buona ventura, scioglierli dalla loro mala sorte, uccidere i loro nemici?- perché 

questo, per l'uomo è l'occultismo. Vi guardo, fratelli, ed in voi vedo altri uomini, fuori da qui, perda 

dei sottile inganni della mente: far soffrire. Altri che soffrono, altri ancora - pochi invero- che 

hanno superato il dolore abbandonandosi alla ricerca del piacere. Parlo a quelli e dico: voi che vi 

siete liberati dai ceppi a cui il terrore della dannazione eterna e della sanzione temporale avvince, 

voi che credete che tutto sia lecito al più forte e perciò cercate di accaparrare quanto più potere vi 

è possibile, ascoltatemi. Parlo seguendo la vostra logica che è quella di valutare ciò che dovete 

fare per vedere se vi conviene; soffocando le istanze giuste di chi è uomo come voi e perciò ha gli 

stessi vostri diritti, uccidendo chi contrasta i vostri interessi, avversando chi segue l'inevitabile ed 

irrefrenabile moto di rinnovamento del mondo, che cosa credete do comperare? La vostra 

immortalità? Bene che vi vada, riuscirete a mantenere i vostri privilegi per la durata della vostra 

vita, che nessuno sa quanto breve sarà e che certo voi non avete il potere di prolungare. Voi non 

credete alla sopravvivenza dell'essere alla morte del corpo: io vi credo. Ma se per caso avessi 

ragione io, non vi chiedo che cosa sarà di voi fra poco, dopo la vostra morte, ma vi invito a 

riflettere a quante lacrime dovrete versare prima d'imparare a non fare ciò che fate. E parlo anche 

a quelli che si scandalizzano nel vedere prevalere la corruzione sulla rettitudine, il vizio sulla virtù, 

la facile menzogna sulla scomoda verità. Voi che vedete trionfare che fa tutto quanto sapete non 

doversi fare, ascoltatemi: se è il timore che v'impedisce di imitare chi dite vi scandalizza, allora non 

temete agite pure, date libero sfogo ai vostri desideri di conquista; finalmente imparerete il valore 

di ciò che sapete. Certo conoscerete lotte, affanni, amarezze; oh! farete soffrire e crepare d'invidia 

chi invidia come voi, ma sarete temuti e riveriti. Vi potrete permettere un bel funerale di lusso e 

forse anche un monumento alla memoria. Vi pare poco? Se invece siete convinti della validità 

delle vostre opinioni, allora di che v'impicciate? Vivrete secondo ciò che <sentite> e tanto vi basti. 

Siete ricchi di ciò di cui gli altri sono poveri e che non possono comprare. A chi non è riuscito a 

realizzare le proprie aspirazioni di ricchezza, i propri desideri di potenza, dico: non questi l'uomo 

vive per realizzare, ma se stesso e la vera realizzazione è silenziosa ed invisibile. Infine a voi che 

sopportate il peso della vostra esistenza modesta, nell'ombra e nell'altrui indifferenza, che fate il 

vostro dovere anche quando nessuno ve lo impone, che siete paghi di ciò che avete, 

comprendendo che una sola cosa è necessaria; che siete gli ultimi fra gli uomini non perché siete 

timorosi o incapaci, ma perché avete compreso che nessuna ricchezza, nessuna notorietà, nessun 

potere valgono ciò che sta al di là di essi, io dico: un sottile velo separa la vostra consapevolezza 

dalla mia Realtà. Caduto quello, queste mie parole di speranza saranno la vostra vivida certezza, e 

ciò è più di ogni ricompensa.” 


