
1 
 

Lettera  a Pindemonte 

Brano tratto dal libro OLTRE L’ILLUSIONE,1 pp. 95-100 

KEMPIS: “Sarebbe un peccato sciupare questa atmosfera così distesa; converrà perciò parlare di 

cose semplici, per scoprire poi che le cose più facili a capirsi sono quelle più difficili a tradursi in 

pratica. Ne approfitterò per scrivere una lettera: 

“Mio caro Pindemonte, io non so proprio come tu riesca a sopportarci. Noi parliamo, parliamo e 

sputiamo sentenze una dopo l’altra, ché tanto cosa farne è affar vostro.  Tenerle in nessuna 

considerazione non è possibile: l’acqua anche quando scivola via, lascia bagnato. Volere applicarle 

è un’impresa assai ardua perché ha un bel dire il signor Dali che noi non vogliamo costituire per voi 

un ulteriore problema. Vorrei vederlo che  cosa farebbe al posto vostro; anzi vorrei vederli tutti 

quei signori che se ne stanno comodi, comodi, seduti lassù, trasportati invece nella macina della 

vita. Per esempio, Gesù Cristo, che cosa farebbe al posto tuo? Alzarsi presto tutte le mattine per 

andare in orario in ufficio, tornare a casa stanco e dover risolvere i problemi della famiglia. 

Quando lo troverebbe il tempo per predicare? Perché non lo si vorrà mica far predicare  durante le 

ore di lavoro,  ci mancherebbe altro!  Tutto sommato, dovrebbe fare il predicatore a tempo pieno, 

ma allora non sarebbe più nei tuoi panni. Già, perché forse è necessario stabilire che cosa 

dovrebbe tornare a fare Gesù Cristo sula Terra, perché se tornasse a fare Gesù Cristo allora 

farebbe le stesse cose, né più né meno. Magari sarebbe condannato come extraparlamentare;  

insomma muterebbero i dettagli perché sono mutati i tempi, ma la sostanza rimarrebbe la stessa. 

Se invece tornasse a fare il  “ povero Cristo “, sì insomma, uno qualunque, allora sarebbe uno 

qualunque, né più né meno come io e te. Caro Pindemonte, chissà che cosa dirai quando riceverai 

questa mia lettera, perché forse a te piacerebbe sapere come Gesù Cristo si comporterebbe nei 

tuoi panni, a prescindere dalla considerazione che se anche non facesse vita pubblica non si 

troverebbe mai nella tua stessa situazione, come  nessuno, in fondo, si trova mai nella stessa 

situazione di un altro. Forse a te piacerebbe sapere come Gesù Cristo risolverebbe i tuoi problemi, 

quei problemi che in fondo tu stesso contribuisci a creare, non fosse altro col ritenere 

problematiche cose che per altri non lo sarebbero. Ma forse a tutti piacerebbe vivere la propria 

vita e quando si fosse posti di fronte ad una decisione da prendere, fare una telefonatina per 

sapere che pesci pigliare, scaricando così sugli altri tutte le responsabilità. Ma se poi la risposta 

fosse di fare cose che sono contro i nostri interessi, o che non si ha la forza di fare  ?...Perché 
 

1 OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realtà. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978. 

http://www.cerchiofirenze77.org/Libri/02%20Oltre%20l'illusione.htm


2 
 

questo è il punto! Forse qual è il meglio lo sappiamo, anche senza scomodare Gesù Cristo, ma 

vogliamo farlo?  Tu dici che la vita stessa, il posto che ciascuno occupa nella società, impediscono 

di vivere secondo certi ideali. Hai ragione. Se io fossi un giudice e fossi intimamente travagliato 

perché convinto del “ non giudicare” è chiaro che dovrei cambiare professione.  Non potrei fare il 

giudice che non giudica. Ma se continuassi a fare il giudice , allora dovrei giudicare, non c’è 

scampo; magari lo farei nel modo migliore a me possibile impegnando tutto me stesso e poi 

scoprendo, alla fine che forse quel “non giudicare” ha un altro significato. Se io fossi un soldato in 

battaglia e fossi di fronte al dilemma di uccidere o di essere ucciso, saprei benissimo che Gesù  

Cristo al posto mio si lascerebbe uccidere, ma lo farebbe non perché un altro al posto suo farebbe 

così, lo farebbe perché  quello sarebbe il suo “sentire”. Ora, Pindemonte, forse è necessario 

scoprire qual è il proprio ”sentire” e agire in conseguenza. Certo, la prima considerazione da fare è 

che non si è soli al mondo e che si deve pure qualcosa anche agli altri; non foss’altro del rispetto.  

Ma anche questa considerazione deve essere ” sentita”.  Se io fossi un avvocato, è chiaro che 

potrei trovarmi nella circostanza di dover difendere un assassino; oppure di avere un cliente per 

servire il quale dovrei danneggiare altre persone. Allora se non mi sentissi di farlo – ma non perché 

Gesù Cristo al posto mio non lo farebbe, ma perché quello non fosse il mio ”sentire” – è chiaro che 

dovrei cambiare almeno cliente. Capisco, Pindemonte, a te non piacerebbe sapere quali sono le 

cose lecite e quelle non lecite, ma un simile elenco non ha valore assoluto. Si può fare riferimento 

alle leggi della società in cui ciascuno vive, ma un tale riferimento deve essere considerato come il 

minimo dei contratti collettivi  di lavoro,  un minimo sotto al quale non scendere. Una traccia, fra 

l’altro, ben poco indicativa perché esclude – anche se non potrebbe fare diversamente – quella 

piccola cosa che è la verità dell’individuo, il mondo delle intenzioni nel quale solo il singolo può 

entrare. Ecco perché, Pindemonte, ciò che farebbe un altro al posto tuo, per te non ha senso 

alcuno perché se anche facesse le stesse azioni, differenti potrebbero essere i moventi.  E poi il 

codice è eludibile e incompleto perché, vedi,  chi sequestra una persona e chiede un riscatto, è 

certamente un cinico della  peggiore specie, ma almeno rischia in proprio i rigori della legge. Ma 

chi svolge una professione considerata umanitaria, e si servisse della protezione della legge e 

dell’omertà del perbenismo per arricchire in tutta tranquillità, alla barba di chi soffre, certo 

sarebbe un cinico peggiore dei dediti ai sequestri di persona. C’è una pena abbastanza severa per 

chi semina il vizio per raccogliere più facili e lauti guadagni? Per chi somministra, con alimenti, 

veleni, sempre per arricchire? Per chi si adopera, sempre per il proprio guadagno, a fare approvare 

leggi che legalizzano il veneficio di massa?   Non c’è dubbio che se per certe azioni non v’è una 



3 
 

sanzione adeguata, oppure non v’è sanzione alcuna, si tratta di atti altamente delittuosi. Di contro 

vi sono posizioni che non dovrebbero essere perseguite dalla legge. Che fare? Adoperarsi per 

migliorare gli strumenti della giustizia. Invero nulla dovrebbe essere considerato perfettibile come 

la legislazione di una società, al fine di sempre meglio contemperare le esigenze dei singoli con 

quelle della collettività, il che non significa un’aprioristica condanna di tutti i principi e gli istituti 

sociali. Il nostro amico Claudio ci invita a renderci conto di ciò che facciamo e perché lo facciamo; 

ossia ci invita a scoprire la ragione delle nostre azioni al fine di prendere coscienza di noi stessi. 

Questo, fra l’altro, sviluppa un certo senso critico, utile nel necessario esame che ciascuno deve 

compiere dei valori della società in cui vive; ma è indispensabile che la revisione critica, più che 

avere come oggetto il cangiante quadro dei costumi – l’uno dei quali vale l’altro – sia ispirata dalla 

logica e dal buon senso, i quali impongono che allorché si è accettato come vero un principio, non 

lo si voglia far seguire solo agli altri, o non lo si segua solo quando il seguirlo è comodo e utile. 

Niente passi nell’indifferenza. La responsabilità penale, per certi reati, non è più personale, vedi 

nella fattispecie il furto per procura: rubate per dare al partito e avrete buona probabilità di farla 

franca. Ma forse è giusto che sia così perché c’è un precedente storico che fa testo: Caterina da 

Siena che rubava dalla casa paterna per dare ai poveri, e nonostante ciò fu proclamata santa. C’è 

una certa tendenza a non considerare più come tali, i delitti perpetrati verso la collettività. Ora se 

c’è un interesse preminente rispetto a quello soggettivo, è l’interesse pubblico. Il patrimonio 

pubblico è considerato come se non fosse di nessuno e invece è di tutti. E poiché ognuno è molto 

attaccato ai propri tesori, ognuno, per coerenza, dovrebbe sentirsi tutore dei beni pubblici. Cosa 

che non è affatto. Guarda invece, Pindemonte, con quanta accortezza si cerca di mettere al sicuro 

le proprie ricchezze, magari finendo con lo scegliere il luogo meno adatto. Che vadano gli sciocchi 

a nascondere i loro capitali in quello staterello più prossimo alla grande potenza che si dichiara 

anti capitalista; chissà cosa farà loro credere che là siano più al sicuro! Non credi, Pindemonte, che 

le frontiere pesino solo sugli onesti e siano invece fonte di illeciti guadagni per chi antepone la 

ricchezza all’uomo? Curiosi questi ricchi! Sono loro che nella scala dei valori antepongono il 

guadagno alla vita dell’uomo e si meravigliano se c’è chi uccide per arrivare alla loro ricchezza! 

Curiosi questi potenti! Qualunque mezzo è stato lecito per portarli al potere, e adesso invocano e 

sperano nell’onestà degli uomini. Certo lo fanno perché nessuno faccia a loro quello che essi 

hanno fatto agli altri. Lo sperpero dei ricchi risponde dei delitti e dell’esasperazione dei poveri. Il 

fanatico rigore dei moralisti paga l’oscena esibizione dei viziosi. Questo significa prendere 

coscienza di se stessi e del mondo in cui si vive. Significa capire che non è condannabile il fiore che 



4 
 

ancora non è sbocciato: amarlo e comprenderlo, ma amare e comprendere non significa divenire 

complici. Non  è certo immorale la belva che uccide per cibarsi, è da amare e da comprendere. 

Tuttavia, o Pindemonte, non sarebbe giusto che tu la sfamassi con i tuoi figli. Perciò, se non ti senti 

di gettarti in pasto ad essa, ti converrà tenerla a distanza. Sarebbe assurdo interpretare la bontà e 

l’amore come una sorta di amnistia o di assoluzione generale che, fra l’altro, non togliendo la 

tendenza a danneggiare in chi ha danneggiato, finirebbe con l’ essere dannosa per tutta la società. 

Che cosa fa la natura con la legge di causa e di effetto, se non realizzare l’ideale della giustizia in 

cui l’effetto ha lo scopo di riscattare e non di punire? Cioè, perseguendo un fine di misericordia ma 

al tempo stesso restando inesorabile. Dunque, caro Pindemonte, non ti proponiamo una visione 

più lassiva della vita, al contrario. Semmai abbiamo la pretesa di dartene una più intelligente 

perché – vedi – se è osceno ciò che offende il pudore, e se il pudore è la riservatezza che i 

cosiddetti sani principi debbono ispirare, allora anche l’ostentazione del brutto è oscena. La “maja 

desnuda” è pudica in confronto a certe immagini sacre. C’è più male nella morale stupidamente 

intesa, che in ogni comportamento spontaneo e naturale, ma non si confonda la spontaneità e la 

naturalezza con l’ignoranza e la mancanza di educazione coltivate quali alibi dei propri comodi. E 

non si confonda l’educazione con l’ipocrisia; l’educazione è rispetto verso gli altri, l’ipocrisia è 

sacrilegio verso il prossimo. Ecco perché il sacrilegio più grande è quello consumato dalle religioni 

che predicano l’unione degli uomini e invece li dividono. Da quelle che maledicono anziché 

benedire, che fanno dell’altare un banco di vendita ed una fonte di illeciti guadagni per chi non ha 

voglia di lavorare; che pur di salvare il tempio, l’organizzazione, mandano alla perdizione gli 

uomini. Perciò, caro Pindemonte, se non vuoi essere ipocrita, quello che fai devi “ sentirlo”, 

tenendo presente che non sei solo al mondo e verificando continuamente il tuo “sentire” alla luce 

della considerazione che noi tutti siamo un solo essere e che ciò che non si accorda con questa 

realtà – comunque tu la metta – non ha valore universale ed è perfettibile. Basta così. Le troppe 

parole finiscono col non dire nulla. Lo tenga presente chi vive in quest’epoca dai molti discorsi. 

Perfino chi è morto parla più ora che prima, quando era vivo. Per tacere poi della Madonna e di 

Suo Figlio che – stando ai messaggi che sarebbero da Loro inviati – sono più ciarlieri di una 

portinaia. Si racconta che Pio IX, al quale stavano leggendo le profezie di Suor Domenica del 

Paradiso, se ne uscì con questa esclamazione: < Sarà stata anche santa, ma Gesù mio, quanto 

parlava>! Guardiamoci, Pindemonte, da chi fa spreco di parole per somministrare contenuti in dosi 

omeopatiche, che fa della parola anziché un mezzo di comunicazione, l’arte dell’inganno. <Sia il 

tuo dire sì, sì, no, no, perché il di più di questo viene dal maligno>. Tuo affezionatissimo Kempis. “    


