Le leggi divine per la nascita spirituale

Brano tratto dal libro OLTRE L’ILLUSIONE,* pp.109-116
KEMPIS:

“Questa sera continuero un discorso che iniziai nello scorso ciclo di riunioni e che lasciai in sospeso
con una domanda. Chiedevo: I'uomo & colpevole delle azioni che compie infrangendo la norma
morale relativa al suo stadio di sviluppo individuale? E' bene subito dire che € necessario, anzi
indispensabile, sgombrare il terreno dal concetto della colpevolezza e della punizione, tanto caro
alle religioni di tutti i tempi. L'idea che le sventure che colpiscono I'uomo siano un castigo di Dio,
conseguente all'infrazione di qualche legge divina, & di origine prettamente umana. <Se farai una
certa cosa o non ne farai un'altra, male te ne incogliera> . Qual e stato il sistema con cui i
governanti di tutti i tempi hanno cercato d'imporre le loro regole, se non quello di minacciare gli
eventuali trasgressori con una sanzione? Cosi gli uomini hanno creduto che Dio usasse, per
imporre il Suo volere, lo stesso metodo che usa chi detiene il potere. Ma dovete convenire con me
che sarebbe ingiusto che Dio punisse chi va contro la Sua legge, quando perfino gli uomini sentono
il bisogno di far conoscere le loro regole prima di renderle operanti. Il discorso muta dalle
fondamenta se si toglie il concetto della colpevolezza, comunque ingiusto, ed ancora pil ingiusto
se la legge non é conosciuta. Dicevo comunque ingiusto perché le leggi non sono universale, come
abbiamo visto nell'occasione precedente. Se - come affermiamo - lo scopo della vita dell'uomo &
guello dell'evoluzione, allora la differenza che c'eé fra un evoluto e un inevoluto, non sta nel fatto
che I'evoluto conosce e quindi rispetta il volere di Dio , mentre I'inevoluto lo ignora e quindi non lo
segue, non l'osserva; ma sta nel fatto che I'evoluto ha una diversa natura, rispetto all'inevoluto.
Sicché se certe leggi o regole esistono, debbono esistere per dare all'uomo una natura ultra
umana, e non per punirlo se le viola. Perciod che siano conosciute o ignorate, possiamo rispondere
che, di massima, non fa alcuna differenza; egualmente perseguono lo scopo per il quale esistono,
che e quello di far evolvere I'uomo. Per esempio la famosa legge di causa e di effetto esiste
egualmente, che lI'uomo la conosca o la ignori, e egualmente persegue lo scopo per il quale esiste.
Guai se esistesse solo per chi la conosce! Ripeto: non si tratta che 'uomo debba astenersi dal fare
gualcosa per cui sarebbe necessario che egli conoscesse che cosa gli € vietato, ma si tratta di ben
altro. Secondo alcune religioni, Dio crea le anime e poi nel mondo le collauda; quelle che
superano la prova godono della Sua visione, le altre patiscono pene talvolta anche senza fine;
colpevoli, in definitiva, d'essere un aborto della creazione divina. Noi affermiamo che la vita non &
una prova, se mai € una scuola e che I'uomo - proprio perché vive e dalle varie vite- raggiunge
livelli di coscienza sempre piu ampi. Se allora lo scopo generale della vita dell'uomo & quello di
fare evolvere I'uomo, e cio attraverso a varie tappe in cui prima impara a non fare agli altri quello
che non vorrebbe fosse fatto a lui stesso, e poi a fare agli altri quello che vorrebbe fosse fatto a lui
stesso, allora € chiaro che ogniqualvolta I'uomo indirizza se stesso contro lo scopo della sua
esistenza, sorga un correttivo naturale; e questo e realizzato attraverso al famoso karma- e che
ormai tutti sapete che cosa sia - che non & un mezzo punitivo. Se tu danneggi gli altri sarai

L OLTRE L’ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realta. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1978.



http://www.cerchiofirenze77.org/Libri/02%20Oltre%20l'illusione.htm

danneggiato perché questo & un mezzo attraverso al quale, non solo tu impari a non danneggiare,
ma acquisisci la natura di non danneggiare i tuoi simili. Non sto qua a ripetere tutto quello che piu
0 meno conoscete a proposito del karma, anche se talvolta in modo impreciso. Vedete, I'essere
interiore di ognuno ha un suo ciclo naturale di sviluppo, né pilt né meno come tutte le cose
naturali. Guardate il vostro corpo fisico: inesorabilmente invecchia, nonostante gli sforzi che taluni
fanno. Voi state nascendo ad una fase successiva della vostra evoluzione individuale, paragonati
alla quale siete come il feto nel grembo materno rispetto al fanciullo nato. Dovete rendervi conto
che l'uomo rappresenta il primo balbettio dell'essere, e se rappresenta cosi poco, nessuno puo
condannarlo. Vi sentireste di condannare un fanciullo perché e tale? Di dargli una responsabilita
perché non & maturo come un uomo? Eventualmente solo nell'ambito delle cose che il fanciullo
deve imparare come fanciullo puo essere valutato il suo indice di apprendimento. Solo nell'ambito
della meta individuale che dovete raggiungere pud avere senso una valutazione delle vostre
esperienze. Un selvaggio che avesse imparato a non uccidere, giudicato secondo le leggi della sua
societa che vogliono il nemico sterminato, sarebbe condannabile. Giudicato rispetto alla norma,
alla meta della sua evoluzione, sarebbe encomiabile. Ma ancora giudicato rispetto alla meta del
Santo, dell'amare gli altri come adesso amate voi stessi, sarebbe ancora condannabile perché, se &
vero che chi ama gli altri come se stesso non uccide, non & vero il contrario ... Un uomo della
vostra societa che dovesse imparare il senso del dovere e fosse alla prima fase
dell'apprendimento, quando il senso del dovere diventa cecita, ed avesse supinamente seguito
I'ordine d'inviare nei campi di sterminio migliaia di creature, sarebbe assolvibile purché non una
sola volta avesse anteposto il proprio tornaconto al suo senso del dovere, perché cid sarebbe a
significare che l'invocato, a sua discolpa, senso del dovere, altro non era che un comodo alibi. E chi
e in grado di dare un giudizio cosi preciso? Sarebbe bello e di effetto rispondere: < Lo stesso
interessato nell’aldila. > Ma cosi non é : Nessuno puo dare una natura che non abbiamo, se non
I’evoluzione. <Ed allora?> - direte voi.< allora - dico io - occorre abbandonare un altro falso
concetto, il concetto del giudizio. L'idea che l'uomo nell'aldila sia giudicato, & strettamente
connessa al concetto della colpevolezza e della punizione e per essa valgono le stesse
considerazioni che fin qui abbiamo svolte. Non si tratta che I'uomo debba essere giudicato, ma si
tratta che I'uomo nasce spiritualmente e cio avviene in modo del tutto naturale, senza bisogno di
giudici e giudizi > . Consentitemi, a questo punto, di aprire una parentesi per spiegare,
brevemente, le ragioni per cui cio che afferma un'entita a proposito di un fatto da essa constatato,
spesso € in contrasto con quanto afferma un'altra entita, sempre a proposito dello stesso fatto,
con gran gaudio degli animisti, e con mal celata perplessita degli spiritualisti o spiritisti. Vedete,
I'aldila & una <brutta bestia> . Molte entita credono che cid che osservano, per il fatto stesso
d'essere in una dimensione ultra fisica, sia la Realta oggettiva. E non comprendono che anche la
dimensione d'esistenza in cui sono, & soggettiva. Solo la Realta assoluta & oggettiva, ogni altra
dimensione ¢ relativa e percio soggettiva. Se voi domandate ad un'entita, per esempio, chi e che
sceglie la prossima sua incarnazione - supponiamo che sia un'entita che non ripeta cose udite dire,
cioé che non bari, che sia abbastanza evoluta da vedere qual € la sua successiva incarnazione -
ebbene novantanove su cento vi rispondera che nessuno sceglie, ma che essa stessa I'ha scelta.
Ora voi capite che un'affermazione di questo genere puo essere vera, in un Cosmo perfettamente
ordinato e non improvvisato, solo se chi sceglie fosse tanto evoluto e illuminato da conoscere e



seguire l'ordine divino. Ma se lo Spirito, il Sé, I'Essere disincarnato avesse questa illuminazione -
che diventasse oscuramento solo quando € incarnato - ditemi, fratelli, che cosa sarebbe
I'evoluzione? null'altro che un fatto formale. Badate bene, io non dico che il Sé, I'Ego, lo Spirito
evolve, ma dico che cid0 che e conosciuto con questi appellativi, € un complesso di stati di
coscienza, l'uno apparentemente sfociante nell'altro, i quali sono realta sempre meno limitate.
Ora sarebbe assurdo che ad uno stato di coscienza limitato, ne seguisse uno illimitato, con il solo
scopo di far operare una scelta in armonia all'ordine divino, e che poi tutto tornasse come prima. <
Allora - direte voi - come nasce l'errore in certe entita, di credere che ciascuno sceglie la propria
successiva incarnazione ?> E' molto semplice. Quando voi avete sete e decidete di bere, vi recate
laddove avete la possibilita di togliervi la sete nel modo piu rapido. Se qualcuno vi domanda chi ha
deciso per voi di bere, voi risponderete che nessuno I'ha fatto e che voi stessi avete deciso cosi;
non tenendo conto che questa decisione é il risultato di due fattori: da una parte la necessita
d'acqua del vostro corpo, d'altra la possibilita di togliervi la sete nel modo piu rapido possibile.
Cosi I'entita che dice di scegliere la sua prossima incarnazione, non si rende conto che al di la di cio
che le appare, sta la sua necessita evolutiva e la possibilita che ha I'ambiente che essa crede di
avere scelto - quello e quello solo - di soddisfare la sua necessita. Ecco perché verso quello si &
sentita attratta, e quello crede di avere scelto. La legge di Dio - quando non si chiama Karma
doloroso - € cosi lieve che I'oggetto di essa non ne avverte il giogo. Solo chi pud andare al di la di
cio che appare pud cogliere il senso riposto delle cose; tuttavia non escludendo, in umilta, che un
altro senso ancora piu profondo possa celarsi ai suoi occhi. Torniamo a noi. Se nella stagione
propizia e in un terreno fertile ponete un seme vivo, il seme germoglia, ed automaticamente segue
le leggi che regolano il suo sviluppo naturale, senza che vi sia bisogno di chi amministri o applichi
guelle leggi. E come I'acqua scendendo da monte a valle segue la via di maggior pendenza, cosi in
modo del tutto naturale e spontaneo, fra le varie leggi che regolano il ciclo di sviluppo individuale,
si applica quella piu adatta al particolare momento e caso. Capisco che I'immagine della realta da
cui sia tolto l'umanissimo concetto di Ente supremo che giudica e perdona ed interviene
direttamente nelle vicende umane - anche se di rado e con scarsi risultati, visti gli effetti -
contribuisca a fare di questa Realta qualcosa di inesorabile. Ma come il corpo fisico dell'uomo
vive, per lo spontaneo ed automatico svolgersi dei processi biologici, senza che la psiche dell'uomo
ne sia turbata dall'automatismo in sé della vita biologica - ma, al contrario, lo sia quando questo
automatismo venga meno - cosi la parte mortale dell'uomo vive per lo spontaneo operare delle
leggi cosmiche. Il fanciullo che si forma nel grembo materno segue un automatismo naturale,
eppure il risultato di questo automatismo € un evento meraviglioso: una vita autonoma. Allo
stesso modo l'uomo nasce spiritualmente in virtu delle leggi cosmiche che via, via indirizzano,
sostengono, correggono il suo sviluppare. Esse vogliono il suo vero bene anche quando si chiama
dolore. E qua ¢ introdotto un argomento che vi preme particolarmente e che non & possibile
esaminare in tutta la sua ampiezza questa sera. Percio vi dico: stando cosi le cose, cioé senza
chiedersi perché, che senso avrebbe un Ente misericordioso che togliesse il dolore della vita
dell'uomo, quando solo il dolore & indispensabile in quel particolare momento e caso
dell'esistenza individuale? Se una pianta avesse bisogno d'acqua e se il darle acqua significasse
farla soffrire, sarebbe pietoso, per non farla soffrire, farla inaridire? Badate, in non dico che il
dolore sia l'unico mezzo che fa evolvere I'uomo, ma dico che quando l'uomo si ostina a non



comprendere, gli eccessi che egli compie richiamano su lui il correttivo naturale. A quel punto,
dannoso sarebbe stornare dall'uomo quel naturale correttivo. Il dolore pud essere evitato solo
non muovendo le cause che lo provocano. Ed ecco un'altra domanda che vi preme: < Come &
possibile fare cio, se non conosciamo le cause che muoviamo?> . E' giusto che sia cosi, perché
I'uomo deve agire non per paura di quelle che egli pensa possano essere le conseguenze a lui
dannose, ma perché e convinto che deve fare cosi, non per paura. Evolvere non significa cambiare
I'atteggiamento esteriore e rimanere gli stessi nell'intimo, ma significa trovare una nuova natura, e
da quella - se mai - cambiare il proprio comportamento. Ciascun uomo, nella gioventl pensa di
affermarsi nella vita, di diventare qualcuno, € cosi convinto di questo che pensa che tutti gli altri
debbano vivere in funzione di lui stesso. Difficilmente riconoscera che gli altri hanno gli stessi suoi
diritti: anzi cerchera ogni pretesto per diversificarsi da loro e per potersi ritenere cosi soggetto ed
oggetto di un diritto speciale. In questa concezione egoistica, egli trascura, danneggia, calpesta gli
altri che come lui si ritengono al centro del mondo. Poi vengono le prime constatazioni, le prime
amarezze, le prime delusioni. |l risultato di questo sara o la reazione o la frustrazione, ma nell'uno
e nell'altro caso, consapevole o no, ancora calpesta, danneggia gli altri che incontra nel suo
cammino. Lo scopo della vita dell'uomo, pero, & quello di fargli superare una concezione egoistica
di se stesso e del suo mondo; percio le cause che egli muove richiameranno su di lui degli effetti
che a quel fine lo volgeranno, lo indirizzeranno. Certo una simile meta risulta incomprensibile ad
un selvaggio; ma voi che qua siete intervenuti, che siete in grado di andare oltre problemi d'ordine
strettamente materiale, siete in grado di capire la giustezza e la bellezza di questo scopo e verso
quello indirizzarvi equilibratamente e misuratamente alle vostre forze. Percido non vi diciamo:
<Abbandonate tutto per servire gli altri.>, ché questo non corrisponderebbe né alla vostra natura,
né a quello che finora ho detto; ma comprendere |I'umanita degli altri, comprendere che nessuna
societa pud sopravvivere se ciascun individuo si sente sovrano despota al centro del mondo,
potete farlo. Allora cominciate da voi stessi: dal fare bene quello che siete chiamati a fare, non per
arricchire o per emergere, ma perché siete convinti che quello é cio che dovete fare. Tutto cio vi
sembra poco? Bene ! Cominciate dal poco ! Se non siete fedeli nelle piccole cose, chi vi affidera le
grandi? Ancora poche parole per concludere. Quello che vi diciamo & quanto constatiamo: non
pretendiamo che crediate vere le nostre parole solo perché noi le pronunciamo. Colui che
pretende che gli altri credano vero o non vero solo cio che lui stesso cosi definisce, evidentemente
identifica se stesso con la Verita, ed altrettanto evidentemente ha un comportamento che ¢ tipico
nella paranoia, il che si commenta da solo. Esaminate i concetti che vi esponiamo, giudicate se essi
vi danno della Realta un'immagine pil o meno esplicativa di altre immagini. Obbiettivamente a noi
sembra ch'essi diano della vita non tanto un diverso significato, quanto un significato accettabile;
vi riconcilino con il Divino che non appare piu come un Ente misterioso per vocazione, che
schiaccia gli uomini con la Sua immensita, per sollevare solo quelli che hanno la ventura
d'indovinare come piacergli. Forse con l'ipocrisia? O con l'adulazione? Egli & il Vero creatore
dell'uomo che tutti conduce a Sé, anche quelli che lo respingono. Questo concetto fa sentire nel
seno di Dio fiduciosi, sicuri che al Suo cospetto non esistono privilegiati, né gli infelici hanno
bisogno d'essere patrocinati. Nel mondo che costruite, come i fanciulli castelli di sabbia, vince
I'inganno, l'astuzia, la prepotenza. Chi si erige a difensore dei deboli e percido degli sfruttati, lo fa
per poi venderli in cambio di trenta denari di potere. Il piu forte vince il meno forte, e a sua volta &



vinto. Il debole cerca protezione dall'una o dall'altra parte, creando una catena di dipendenza
estremamente pericolosa. Ma quale prospettiva puo avere un mondo cosi concepito, se non lo
scontro frontale dei forti o la spartizione della Terra fra essi, che paralizza ogni aspirazione di
rinnovamento dei singoli? se le nostre parole non vi convincono non ha alcuna importanza.
Tuttavia non viene meno il vostro dovere ch'é il dovere di ogni uomo di chiedersi: <Ma & mai
possibile che I'uomo viva solo per perdersi? E' mai possibile che la vita di molti sia nel migliore dei
casi un continuo carnevale? E' mai possibile che la suprema aspirazione degli uomini buoni sia
crescere figli? Che solo la mira del proprio guadagno e della propria affermazione induca I'uomo
ad agire? Le opere piu belle sono espressione della creativita dell'uomo, o dei suoi commerci? E'
giusto ritenere produttivo solo cid che da un utile economico, quando le opere piu belle e piu utili
spesso sono pessimi affari? E' mai possibile che il dolore sofferto da tanti o abbia il non senso della
concezione atea o serva a dimostrare a Dio che la Sua creatura & degna di Lui? E dov'é
I'onniscienza divina? E' mai possibile che tante civilta, crudeli e raffinate, guerriere e amanti delle
Arti, siano finite nel nulla perché creazioni del caso, o abbiano avuto come unico scopo quello di
popolare l'inferno e il Paradiso? O piuttosto non sia che nei mille ripieghi, risvolti, problemi anche
sciocchi di ogni forma di vita, nella lotta per la supremazia, nello squallore del proprio vuoto
interiore, nel dolore, non nasca la convinzione di un nuovo essere? Che nella saturazione del
proprio <io> egoistico, ognuno si convinca che la propria vita appartiene anche agli altri, primo
atto di una serie che condurra ad abbattere quelli che sono ritenuti i confini del proprio essere?
Che questo nostro mondo dalle tragiche e confuse apparenze, altro non sia che un crogiuolo dove
ogni essere nasce e dove ognuno indistintamente, nell'illusione, trovi in sé la coscienza che lo
conduce alla Realta? Questa e I'unica concezione che si concilia con il pensiero razionale e con le
aspirazioni mistiche, senza che né I'uno né le altre debbano rinunciare a qualcosa. Percio, nel
lasciarvi, vi auguro che questa sia la vostra Verita.”



