
DETERMINISMO 

Brano tratto dal libro LE GRANDI VERITÀ,1 pp. 35-37 

KEMPIS: 

“Il vero sapiente potrebbe tranquillamente affermare: < Fatemi una sola ammissione e vi 

dimostrerò che Dio esiste>.In effetti, quanto esiste costituisce un sol Tutto a tal punto inscindibile 

che, da qualunque parte lo si attacchi, di legame in legame, di conseguenza in conseguenza, fa 

compiere il giro completo dell'Esistente. Non c'è atomo, nel vero senso del termine, che sia 

assolutamente isolato, che sia indipendente. Una catena di dipendenza lega ogni parte, ogni 

elemento, ogni unità che costituiscono il Tutto e li lega non solo di fatto ma anche in senso logico; 

anzi, la dipendenza di fatto esiste in conseguenza del legame logico. E siccome tutto quanto esiste 

è Manifestazione di Dio, seguirne lo svolgimento logico non può che portare alla costatazione 

dell'Esistenza Divina. Eppure ci sono stati insigni pensatori che hanno interpretato la dipendenza 

nella successione degli eventi in modo diametralmente opposto. A cominciare da Democrito fino 

ai positivisti, ai neopositivisti, ogni fenomeno, ogni evento, ogni avvenimento è secondo loro 

meccanicamente e necessariamente causato da un altro precedente; ma tale legame, tale 

dipendenza, che può logicamente sussistere solo se la Realtà è un sol Tutto, non fa loro concludere 

che questo Tutto si possa identificare con la Divinità, e quindi abbia un' origine  ed uno scopo; 

bensì li conduce ad escludere dalla Realtà ogni finalismo e a vederne, all'origine, il caso. Una 

siffatta conclusione, se fosse giudicata con in criterio dei pensatori, che esclude ogni alternativa, li 

dipingerebbe come persone prive di logica e di spirito di osservazione; tenendo invece presente la 

visione limitata che essi hanno presa in considerazione, si può capire il loro errore concettuale. 

Certo, anche animati dalla più ampia indulgenza, non si può fare a meno di chiedersi come si possa 

escludere il finalismo dallo svolgimento degli eventi umani e naturali. Escluderlo, infatti, non 

significa escludere solo che tutti gli avvenimenti perseguano fini voluti dalla divina previdenza - 

questo lo escludo anch'io, che pure mi considero finalista - ma significa escluderlo in senso 

assoluto, cioè credere che tutto quanto si realizza sia senza scopo, che tutto sia casuale. Difatti, o 

tutto è così veramente ( ma come si spiega, per esempio, la possibilità dell'uomo di raggiungere un 

suo fine personale, o il fine raggiunto dalla natura con la riproduzione?) oppure, se si ammette la 

possibilità che si realizzi anche un solo avvenimento per un fine, allora, per la logica, il 

 
1 LE GRANDI VERITÁ RICERCATE DALL’UOMO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Pietro Cimatti). Roma: Edizioni 
Mediterranee, 1982. 

http://www.cerchiofirenze77.org/Libri/04%20Le%20grandi%20verit%C3%A0.htm


determinismo è relativo e, per la logica, non si può escludere che eventi o avvenimenti di una 

portata che sfugga all'osservazione diretta dell'uomo possano perseguire anch'essi un fine. 

Un'altra affermazione dei deterministi è, come ho detto, che ogni avvenimento è meccanicamente 

causato da un altro precedente, cioè l'esistenza di una catena di cause e di effetti in forza della 

quale tutto accade e che non lascia posto a possibilità non realizzate, in quanto è per inderogabile 

necessità, dunque assenza di libertà, di autonomia anche relative. Affermare che una cosa è 

possibile significa non escludere che possa realizzarsi il contrario. Tuttavia, secondo certi pensatori 

deterministi, possibilità è solo realtà, poiché si realizza solo ciò che è veramente possibile. Una 

possibilità logica o concettuale non diventa possibilità di fatto, non perché qualcuno non la 

realizza, ma perché c'è qualche fattore che la rende irrealizzata; perciò, non potendosi realizzare, è 

impossibile. E' come se qualcuno si ponesse a monte della chiusa di un fiume  e dicesse : < Solo 

questa è l'acqua che poteva passare perché solo questa è passata>. Certo, date quelle condizioni, 

cioè data quella apertura della chiusa, solo quell'acqua può passare: ma le condizioni sono 

rigidamente fisse, o alternabili?   E qui il problema si ripropone, cioè il discorso rimane logico solo 

in se stesso non può servire a dimostrare che la realtà sia di tipo deterministico. Ma al di là di 

sottili disquisizioni filosofiche, veramente una catena di cause e di effetti rende fatale ogni 

avvenimento?  oppure c'è, sia pure in modo relativo, e non sempre, la possibilità di variare? 

Continuando a giocare con la filosofia potrei rispondere: < Sì, ogni avvenimento ha una causa >, e 

non sbaglierei. < Tutto è karma >, dicono gli orientali. Se una cosa è accaduta, con gli elementi che 

sono entrati in gioco, non poteva non accadere.  Ma è chiaro che, fra gli elementi, può esservi 

anche la volontà e quindi la scelta di qualcuno. Tuttavia, se la scelta è stata quella che è stata, 

esiste un motivo, qualcosa che ha fatto pendere l'ago della bilancia da una parte piuttosto che 

dall'altra. Fra due o più possibilità, quella che viene scelta indubbiamente ha un motivo in più di 

attrattiva rispetto alle altre; diversamente, solo tirando a sorte si potrebbe decidere. In fisica, 

forze eguali e contrarie si elidono. Se le possibilità egualmente premessero, il soggetto rimarrebbe 

immobile, come l'asino di Buridano insegna. Ma se una possibilità preme più delle altre, 

indubbiamente c'è una catena, c'è una causa; causa che, a sua volta, è legata ad un'altra, e così 

via.” 


