
                    LA VERITA' SUGLI SPIRITI LIBERI… 

Brani tratti dal libro LE GRANDI VERITÀ,1 pp. 39-42 

LA VERITA' SUGLI SPIRITI LIBERI 

KEMPIS: 

“Consentitemi  di aprire una parentesi che in qualche modo è attinente all'argomento libertà, 

anche se non si tratta di libertà degli uomini  ma dei trapassati. Fra gli spiritualisti è diffusa la 

convinzione, per altro indotta dai loro "istruttori" , che l'entità, lo spirito, l'essere disincarnato di 

una certa evoluzione scelga le sue reincarnazioni future. La sua libertà sarebbe tale da consentirgli 

una simile scelta. Già una volta sono entrato nell'argomento, ma temo di non essere stato 

sufficientemente esplicativo.  Perciò vi ritorno, facendo appello al senso critico e alla logica di chi 

mi ascolta e ricordando agli spiritualisti che essere tali non comporta automaticamente dovere 

abbandonare  il buon senso e il raziocinio, perché la Verità è essenzialmente logica e convincente. 

Allora,  giudichiamo una tale affermazione per quello che è in sé, sottraendosi alla suggestione che 

può esercitare la provenienza da presunte altre fonti spirituali. Si dice che ogni entità di 

ragguardevole evoluzione sceglierebbe la sua successiva incarnazione, cioè esaminerebbe 

l'ambiente , le persone, le esperienze  che le sue possibili incarnazione offrono,  e deciderebbe  

per quelle che più gli si confanno, né più né meno di come si fanno gli acquisti al mercato.  In una 

simile affermazione non si tiene conto che chi sceglie non è il Re dell'Universo, che ha di fronte a 

sé varie vite su cui far cadere la sua scelta, potendo farlo poiché tutti gli altri sono al suo servizio. 

Una vita, come ho detto, comprende incontri con altri, appartenere ad una famiglia, e così via, e 

quindi non può essere scelta da un singolo come se si realizzasse per lui solo. E se non sceglie 

quella vita ma un'altra, che ne è di quella che, evidentemente, è già stata scelta da altri? Viene a 

mancare di un personaggio?  Ma in tal modo verrebbero a modificarsi le condizioni per le quali è 

stata scelta dagli altri personaggi; perciò, forse, rimarrebbe fra le offerte: <Per rimanenza di 

magazzino, occasione vantaggiosa. Offresi vita come figlio unico di madre vedova. Evoluzione 

notevole assicurata >! Vi rendete conto quanto sia illogico tutto ciò? Questo discorso mi serve 

anche per farvi riflettere che la libertà non può essere assoluta e che non potrà mai darsi che 

qualcuno possa arbitrariamente costringere altri, se non sono gli altri che debbono essere 

costretti; perché, ripeto, diversamente da così, quella che sembrerebbe libertà sarebbe solo 

prepotenza di pochi. Perciò, se è cosi  tutto non può essere che ordinato e misurato. Niente può 

essere lasciato alla scelta di chicchessia, che infine porterebbe ad un caos  generale. D'altra parte, 

questo non significa che non vi sia un margine di libertà individuale, altrimenti non sarei qui a 

criticare il determinismo.” 

  

 
1 LE GRANDI VERITÁ RICERCATE DALL’UOMO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Pietro Cimatti). Roma: Edizioni 
Mediterranee, 1982. 

http://www.cerchiofirenze77.org/Libri/04%20Le%20grandi%20verit%C3%A0.htm


I  “SALTI” DELL'AUTONOMIA RELATIVA 

KEMPIS: 

“Ci fu un filosofo che lo criticò affermando che la distinzione della scienza in chimica, fisica, 

biologia, eccetera, non deriva da una convenzione opinabile, bensì dal fatto che i fenomeni 

seguono ordini assolutamente distinti perché fanno parte di mondi inconfondibili, ciascuno dei 

quali con caratteri nuovi,  originali, imprevedibili rispetto all'altro; inoltre, ciascun salto da un 

ordine all'altro è sempre una smentita al principio di causalità, anzi rivela il principio di autonomia  

della natura da un rigido meccanicismo: principio confermato dalla irriducibilità dei fenomeni 

biologici  a leggi chimiche e fisiche e dalla irriducibilità della coscienza umana alla vita animale. E' 

una critica molto interessante e vera nella misura in cui non faccia credere che la libertà  sia 

maggiore  di quella che in effetti è:  vera perché la concatenazione delle cause, la serie dei 

fotogrammi  - nel nostro linguaggio - , lascia alla vita, a colui che vive, la possibilità di compiere 

delle varianti facendo prevalere or l'una or l'altra concatenazione o serie. Quei punti, quei salti, 

rappresentano lo svincolarsi da un rigido determinismo e l'affermarsi di una autonomia relativa. 

Ma perché no al determinismo?  Innanzi tutto perché esso esclude ogni finalità negli eventi, e 

perché interpreta questa esclusione come logicamente inconciliabile con l'esistenza di Dio. Anche 

su questo ci sarebbe molto da dire: per esempio che il dio che può convivere con l'assenza di 

finalismo è un dio da Olimpo, quindi un dio che non può esistere; in secondo luogo perché si 

afferma che la concatenazione delle cause esclude qualsiasi variabile e perciò qualsiasi variante. 

Anche in matematica, che pure è la scienza più esatta che vi sia, l'espressione algebrica mista 

rimane vera sostituendo alle lettere più di un valore; addirittura l'equazione indeterminata è 

soddisfatta, cioè rimane vera, per un numero infinito di valori delle incognite. Le leggi della fisica, 

poi, rimangono valide anche in presenza di variabili, sicché pure nell'ambito di un rigido 

determinismo potrebbe coesistere la variabilità e quindi l'alternativa. In fondo è questo che noi 

abbiamo sempre affermato: cioè l'esistenza di una libertà relativa che non va ad interferire in 

modo indeterminato nell'ordine generale dell'esistente; anzi, l'interferenza è utilizzata per 

riportare l'equilibrio laddove esso difettava. Ma al di là di come è strutturata la realtà del mondo 

nel quale viviamo. non è forse l'Universo una fonte imperitura di meraviglie? , non è forse la vita 

un miracolo inestinguibile? , non è forse la coscienza dell'uomo un prodigio tanto più vertiginoso 

quanto più fosse il prodotto della materia? Ammettiamo pure che tutto sia l'effetto di un rigido 

determinismo: ebbene, viva la faccia del determinismo! Se è il determinismo, se è il caso, se è il 

caos che producono le meraviglie naturali che non finiscono mai di stupirci, per me il 

determinismo, il caos, il caso sono Dio! Se l'Esistente, comunque sia strutturato, è capace di 

trasformare la materia bruta nella commozione, nel pensiero dell'uomo, mi domando che cosa 

può avere di più di ciò un Dio. Se è l'assenza di variabili, varianti, scelta, libertà, che hanno 

trasmutato l'insensibilità materiale nella coscienza del santo, ben venga l'assenza di libertà.” 

                                             

  



IMPOSSIBILITA’ DEL “LIBERO ARBITRIO” 

KEMPIS: 

“Ma perché l’Occidente dà tanta importanza alla libertà nella ipotesi di come sia strutturata la 

realtà? Evidentemente per l’influenza della teologia, la quale ammette grandissima importanza al 

fatto che l’uomo sia libero nelle sue scelte e quindi sia il solo responsabile della sua salvezza e 

della sua dannazione.  Non voglio qua ricordare la dottrina del libero arbitrio, che addirittura pone 

l’uomo, nelle sue scelte, non solo al di fuori delle sue passioni e del suo raziocinio, ma anche dalla  

volontà divina: l’uomo cioè decide in una atmosfera asettica! Una simile concezione, conservata 

ancora solo dalla teologia cattolica, da Medio Evo in poi è stata abbandonata proprio perché 

riconosciuta in pratica impossibile ad esistere; ed è stata sostituita con una concezione di libertà 

dove l’autonomia consiste nella possibilità di resistere alle influenze di vario genere e di indirizzarsi 

in senso contrario ad esse. Questa è una visione più vera perché più misurata: infatti, non pone 

l’uomo al di fuori di ogni causa determinante, esterna o interna, ma gli attribuisce la facoltà di 

agire autonomamente anche in presenza di esse. Ora, se si osserva la vita dell’uomo, non si può 

non ammettere che anche la possibilità di sottrarsi  alle varie influenze sovente gli viene a 

mancare; o, più precisamente, ci sono molti eventi che non sono conseguenza di decisioni, di 

scelte, ma che gli capitano addosso come inaspettati ospiti. E’ così: non si può riconoscere , nella 

vita di ognuno, una certa fatalità; il fatto che Tizio, camminando per la strada, riceva in testa la 

classica , simbolica tegola, non è certo frutto di una sua scelta. A che cosa è dovuta, allora, la fatale 

coincidenza? Al caso?”   

IL CASO NON PUO' ESISTERE 

KEMPIS: 

“Anche se si ammette il determinismo, che è negazione dell'esistenza di Dio, per coerenza logica si 

deve escludere il caso. Se tutto è infatti una rigida concatenazione di cause, nulla è lasciato alla 

casualità, all'evenienza fortuita; né il caso può essere all'origine della serie delle cause, dico io, 

sempre per coerenza logica; quindi il determinista, suo malgrado , crede in Dio. Se poi si ammette 

l'esistenza di Dio, può esistere il caso? o quello che si chiama caso, e che come tale dovrebbe 

essere prova dell'inesistenza di Dio, non è piuttosto e proprio per la sua singolarità motivo di 

riflessione, di convinzione che qualcosa di superiore guida le sorti degli uomini?  Se si ammette 

l'esistenza di un Ente Supremo, anche nella sua accezione antropomorfa, si può ammettere che vi 

sia  "qualcosa" che possa avvenire fortuitamente al di fuori della Sua conoscenza?,  "qualcosa" che 

sfugga alla Sua volontà e al Suo controllo e che Egli non utilizzi per i Suoi provvidenziali fini? 

Certamente no, perché, se così fosse, quel "qualcosa" sarebbe, esso, Dio!  Sicché, se il caso è 

previsto  e utilizzato nel divino programma, non è per caso. Chi crede in Dio non può credere nel 

caso. E allora? Il caso non può esistere, tanto che si creda la realtà una rigida concatenazione di 

cause priva di ogni finalità e trascendenza, quanto che si creda la vita Manifestazione Divina. Ma 

allora, quegli eventi che non sono conseguenza di scelte o effetto di situazioni cercate; che 

capitano improvvisi a mutare  anche radicalmente la vita; se non possono essere fortuite 

coincidenze , dato che il caso non può esistere, come si debbono considerare? Evidentemente in 



modo diametralmente opposto, cioè punti fissi dell'esistenza dell'uomo, passaggi obbligati.  Quello 

che a taluno può sembrare circostanza casuale è invece un ineluttabile appuntamento. E se è vero, 

come è vero, che tutto ha una causa, anche quegli avvenimenti che non trovano causa nei 

comportamenti immediatamente precedenti o volutamente promossi hanno una causa 

evidentemente remota; furono promossi in un tempo non raggiungibile dalla memoria: non sono 

karma, ma fanno parte del karma.” 

 

 

 


