
Il Karma 

                                                            Brani tratti dal libro LE GRANDI VERITÀ,1 pp. 43-44 

                                                LA DINAMICA DEL KARMA 

KEMPIS: “Come è di moda questo termine in Occidente! E come si usa a sproposito! Il karma è 

sinonimo di destino, di punizione, di prova; mentre, in effetti, il karma è attività: è né più né meno 

che un effetto, parte di quella catena di cause, tanto cara ai deterministi, che muove la vita degli 

esseri. Karma quindi è tutto: non è solo l'evento eccezionale che muta inaspettatamente e 

involontariamente la vita. Karma è il mal di pancia del goloso, è la muscolatura dell'atleta allenato, 

è il biondo dei capelli che la signora si è decolorati, è il germoglio del seme seminato nel terreno 

fertile, e via e via. Il karma non è destino, se con ciò s'intende qualcosa che accade senza 

spiegazione e senza volizione; non è  punizione perché, in sé, non è né buono né cattivo, ma della 

stessa natura della causa di cui  è effetto. A conferma di ciò  cito l'affermazione dei naturalisti  

secondo cui la vita della natura è incomprensibile se non si ammette il principio di causalità, cioè 

se non si postula che mantenendo, modificando, sopprimendo la causa, si modifica, si mantiene, si 

sopprime l'effetto. Il karma non è prova; semmai è insegnamento, perché completa l'esperienza  

promossa, e, dall'esperienza, si impara.”    

                                                         IL KARMA E LA COSCIENZA 

KEMPIS: “Dicendo che karma è attività, azione, si può erroneamente credere che riguardi 

solamente la materia, il piano fisico. Ho detto prima che esiste una catena di cause e di effetti per 

ogni mondo e quindi per ogni tipo di attività dell'uomo: per quella fisica, per quella di sensazione, 

per quella di pensiero  e così via. Quel <così via> sta per mondo del sentire, per coscienza 

dell'uomo, vero bersaglio e fonte del karma, perché è qui che si ripercuotono, si incidono le 

esperienze, è da qui, dalla sua eventuale carenza e ricchezza, che l'uomo indirizza se stesso verso 

certe esperienze od altre. Il karma, quindi, è solo una situazione esteriore nella misura in cui essa 

serve a produrre quel fermento interiore che dona comprensione e, quindi coscienza. E' logico che 

sia così. Ogni attività non è mai solo di un mondo: per esempio l'azione fisica è preceduta, 

accompagnata, seguita da sensazioni e pensieri, ed è promossa o permessa dal sentire, dalla 

coscienza dell'uomo, perciò l'effetto deve essere globale, andando poi a colpire il fulcro 

dell'individuo, quello da cui ha origine il modo di essere , il vero responsabile dell'attività 

individuale. Tutto avviene in modo molto semplice nella dinamica, anche se, nel dettaglio, il karma 

è stato assimilato ad una corda formata da moltissimi fili. Supponiamo che Tizio sia avaro. Intanto, 

lo è perché la sua coscienza non è costituita a tal punto da impedirgli di esserlo. Dico così 

genericamente perché le ragioni dell'avarizia possono essere molte: per esempio bisogno di 

accumulare per ricercare la sicurezza, mancanza di generosità nei confronti degli altri, e via e via. 

Comunque tutte le ragioni si annullano in un anelito di altruismo: infatti, il fine è questo, che 

l'insieme delle esperienze, dei karma, insegnano. Il nostro avaro penserà da avaro, desidererà da 

 
1 LE GRANDI VERITÁ RICERCATE DALL’UOMO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Pietro Cimatti). Roma: Edizioni 
Mediterranee, 1982. 

http://www.cerchiofirenze77.org/Libri/04%20Le%20grandi%20verit%C3%A0.htm


avaro, agirà da avaro, cioè alimenterà una catena di cause in cui ogni genere di attività umana è 

improntata all'avarizia: attività fisica, di sensazione, di pensiero. L'effetto delle sue attività non 

poteva che ripercuotersi a livello fisico, astrale, mentale. In che modo si ripercuoterà? Qui, per 

rispondere, si deve conoscere la ragione dell'avarizia, al di là della mancanza di altruismo.  

Supponiamo che sia non voler dare agli altri, desiderare di accumulare per essere più degli altri. Le 

cause mosse  lo porteranno, come effetto , in situazioni da cui capirà che non serve avere un 

desiderio smodato di beni e di ricchezze. Tale comprensione scaturirà, per esempio, dal vivere in 

una successiva vita una situazione in cui egli vivrà l'avarizia di un suo simile e ne sarà la vittima. A 

quel punto egli ha imparato a non essere avaro ma non ha superato il desiderio di essere più degli 

altri. Di conseguenza avrà un'altra vita in cui, per esempio, crederà di raggiungere la 

considerazione e la valutazione altrui essendo prodigo. E così via. Ecco la catena deterministica 

delle cause di cui quello che si chiama karma fa parte.  Ma tutto è karma.  Molti credono che il 

karma si provochi facendo una scelta errata, consci però di errare, e che solo allora si muova la 

causa che richiamerà l'effetto doloroso. Una tale visione sarebbe giusta se il dolore fosse 

punizione, ma così non è: il fine del karma è di dare quella coscienza la cui mancanza fa essere 

l'individuo in modo non armonico alla realtà di unione del Tutto. Siccome la mancanza c'è tanto 

che uno ne sia consapevole quanto che non lo sia - anzi, semmai chi non ne è consapevole è 

ancora più carente  - è chiaro che non ha nessuna importanza, agli effetti del karma, che lo si sia 

chiamato consapevolmente o meno. Gli aspetti principali della legge di causa-effetto si possono 

riassumere come segue: 

1) Ogni attività promossa o indotta o liberamente avviata reca con sé un effetto. 

2) Tale principio vale per il mondo fisico, per quello delle sensazioni, per quello del pensiero; 

insomma per ogni mondo e per ogni categoria di fenomeni. 

3)L'effetto è della stessa natura della causa ed è strettamente legato ad essa. 

4) Si creano cause tanto volontariamente quanto involontariamente, perché l'accadere 

dell'effetto non è subordinato alla consapevole consumazione della causa.  

5) L'effetto ricade su chi ha mosso la causa. 

6) L'effetto ricade col fine di dare coscienza al soggetto che lo promosse. 

7)L'effetto ricade quando il soggetto è pronto a comprendere, cioè quando il soggetto,  

dall'effetto, trova la coscienza che gli mancava.” 

 

 


