
Il Karma II 

Brani tratti dal libro LE GRANDI VERITÀ,1 pp. 46-49 

                                             

                               LA CATENA E IL RISCATTO 

KEMPIS:  

“La catena di cause e di effetti che muovono e promuovono la vita degli individui si incrociano ed 

hanno continue ricorrenti connessioni. Non può essere diversamente: se  tutto è Uno deve 

esistere una stretta dipendenza fra i soggetti.  Come prima ho detto, non c'è una sola particella 

elementare che sia assolutamente isolata. Qualunque cosa ha un rapporto di dipendenza con 

qualcosa d’altro.  Se esistesse, per assurda ipotesi, qualcosa che fosse assolutamente 

indipendente, sarebbe fuori della realtà. Perciò nessuno può essere fuori dalla catena di cause e di 

effetti, di dipendenze, che lega tutto quanto esiste.  E se si dice che tutto è karma, lo si dice perché 

appunto  Karma è la catena di cause e di effetti che lega il Tutto. Nessuno può sottrarsi al karma.  

certo, c'è karma e karma, ma soprattutto c'è la possibilità di compiere quei salti di qualità nella 

catena di cause e di effetti di cui prima parlavo. Compiere salti di qualità costituisce la libertà, 

l'autonomia dell'individuo. Ora, siccome la libertà è la possibilità di agire in modo contrario a 

quello a cui condurrebbe una catena di cause di effetti; e siccome è la coscienza costituita che dà 

all'individuo la facoltà di sottrarsi agli impulsi dei suoi veicoli inferiori (egoismo, passioni e via 

dicendo) e conseguentemente agli stimoli ambientali ; e siccome la coscienza si costituisce quanto 

più si evolve e viceversa; è chiaro che la libertà è proporzionale all'evoluzione.  Ma badate bene: 

l'evoluto non è fuori da ogni catena di cause e di effetti perché sarebbe fuori dalla Realtà.  Egli 

compie salti di qualità; cioè per la sua coscienza sente in modo che gli consente di non essere 

trascinato inesorabilmente dalla necessità; che gli permette di vivere in modo sereno ciò che, per 

altri, è fonte di angoscia; che non gli fa creare ombre torturatrici e che non gli fa muovere cause 

che portano effetti dolorosi. Tuttavia questo non significa che l'evoluto non senta, per esempio, la 

stanchezza quale effetto di una causa da lui promossa. Quella stanchezza la vivrà in modo diverso 

dall'inevoluto non  ne sarà condizionato, saprà come smaltirla brevemente, ma non potrà non 

avvertirla. Il karma - o quello che si intende con questa parola - cioè una condizione limitante 

simile per più persone, è vissuto in modo diverso anche se presenta la stessa impostazione. Una 

cecità, per esempio, può essere vissuta serenamente o angosciosamente. In modo analogo, fra più 

persone fare una stessa cosa può dar luogo a karma diversi. Ed è logico che sia così : infatti il vero 

bersaglio e la vera fonte del karma, come ho detto, è la coscienza individuale; quindi è il sentire, 

l'intenzione, che pilota tutta l'attività dell'individuo, ed è quello che deve essere corretto e quindi 

è oggetto dell'effetto correttore.  Se la natura, il contenuto dell'effetto, fossero analoghi solo a 

quella che è stata la manifestazione esteriore dell'individuo agente, l'effetto non farebbe quasi 

mai centro  perché quante  azioni nascondono intenzioni opposte a quelle che possono trasparire! 

 
1 LE GRANDI VERITÁ RICERCATE DALL’UOMO. Cerchio Firenze 77, (a cura di Pietro Cimatti). Roma: Edizioni 
Mediterranee, 1982. 

http://www.cerchiofirenze77.org/Libri/04%20Le%20grandi%20verit%C3%A0.htm


Una condotta altruistica che nasconda un fine egoistico non può recare effetto eguale a quella 

condotta per intenzione. Infatti l'effetto non è un premio o un castigo, è qualcosa che tende a 

correggere all'origine la natura di chi muove le cause, cioè dell'essere, e quindi a mutare 

l'intenzione. Pensate un po', per giungere a ciò, di quanti fattori deve tener conto il karma!  

Eppure  tutto si attua mirabilmente. Non c'è nessuno che tiene registri di dare e di avere ma, per il 

principio di casusa-effetto, la concatenazione in qualche modo intuita dai deterministi  è garanzia 

che niente cade a vuoto, che tutto si tramanda, che tutto ritorna come immagine riflessa di se 

stessi, perché si prenda cognizione delle proprie deficienze, e si colmino. La concezione della 

Realtà in cui avviene casualmente ed ognuno ha ciò che gli spetta per esserselo procurato, toglie 

ogni frustrazione che deriva da sentirsi perseguitati, sfortunati, oggetto di ingiustizia. Quanto 

ognuno patisce corrisponde ad una misura di giustizia che non lascia margini a privilegi ed errori, 

dove la sofferenza è solo un momento transitorio in cambio di una perenne acquisizione. La 

possibilità dell'uomo di sottrarsi a influenze e impulsi, allorquando è capace di compiere un salto 

di qualità, gli conferisce quella autonomia che lo riscatta dalla rigida tutela a cui sono sottoposti gli 

esseri con una coscienza elementare. Guardandosi attorno si può verificare tutto ciò e crederlo 

senza  dover compiere atti di fede, senza forzature, con il solo strumento del raziocinio. A quel 

punto non si può che riflettere ed esclamare , rivolgendosi a quell'Ente inafferrabile  che pure deve 

esistere e che, se esiste, non può che essere la vera ragione del tutto: 

"Signore, la logica mi fa concludere che il caso non può 

esistere  e che una catena di cause e di effetti mi indi- 

rizza nel mio vivere , pur consentendomi quella libertà che 

è ignota agli esseri dalla coscienza in potenza. 

 

Signore, posso riconoscere il fine immediato della vita 

naturale, che è quello di perpetuare se stessa; perciò   

ragionevolmente posso  credere che tutto ciò abbia un fine  

più ampio che sfugge alla mia constatazione. 

 

Se Tu sei capace di trasformare la materia insensibile 

nella coscienza del santo, allora, Signore,  Tu sei amore, e 

benché non abbia la percezione di quanto  Tu sei, umilmente 

Ti ringrazio con tutto l'amore  di cui sono capace  

e che Tu, giorno per giorno, istante per istante, alimenti, 



alimentando la mia stessa esistenza. 

 

Signore, fa che il Tuo amore riunisca tutti noi, Tuoi 

esseri  e che non venga mai meno; ma anzi sia sempre  

in noi, giorno per giorno, istante per istante, perché così 

Ti conosceremo e nulla più ci sarà oscuro."     

                                                                                                                          

                                                             MANTRA DEL KARMA 

Fratello Orientale: 

“Ciò che semini raccoglierai, non dimenticarlo. 

Da ciò che fu viene ciò che è e che  sarà. 

 

Lo schiavo può nascere principe per le virtù che ebbe, 

il regnante può tornare nelle vesti di straccione ed errare 

senza pace per ciò che fece o non fece. 

 

L'Assoluto che sente e vive in te e attraverso di te, soffre 

 e gioisce per i tuoi peccati o i tuoi meriti, ma le 

sue leggi sono immutabili, permangono, non possono es- 

sere spezzate o frodate. Il bene è compensato con pace  

e tranquillità, con pene e angosce il male. 

 

 

Il Signore che è in te non conosce collera né perdono, ma 

preciso è nelle sue misurazioni . Il tempo per Lui  

non ha valore; può giudicare domani o fra molti giorni.  



 

Colui che ha rubato restituisce; colui che uccide sarà ucciso;  

colui che aiuta sarà aiutato; colui che comprende  

sarà compreso. Questa è la legge di giustizia dell'Assoluto. 

 La sua mèta è la consumazione. 

 

Abbi dunque la forza di sopportare ogni pena per pagare 

ogni debito; compensa con tanto bene ed amore il  

male che ti è fatto; sii giorno per giorno giusto, misericordioso  

e puro, e il dolore non ti seguirà più. 

 

Ricorda sempre che ciò che farai a te sarà fatto. I frutti  

ti seguiranno nel cammino.” 


