
SETTIMA TELEFONATA DI PIETRO CIMATTI 

01/01/1983 

Pietro Cimatti: Buonasera e buon 1983 a tutti gli ascoltatori. A tutti un saluto e un augurio da parte 
degli amici del Cerchio Firenze 77 e buona sera all’amico François: 

François: Buonasera a tutti, carissimi amici, anche da parte mia un’infinità di auguri, che questo 
1983, anche se non può essere in senso generale, che sia perlomeno in senso individuale migliore 
degli altri. 

Pietro Cimatti: E’ appena trascorsa la grande festa dell’anno, l’antica festa dei doni, ma ieri sera, 
ahimè , anche forse oggi, quanti sono rimasti soli, abbandonati! Per qualsiasi motivo esclusi, sia dai 
brindisi, che dai doni: vuoi dire a tutti costoro, a questi amici, qualcosa, amico François? 

François: Ecco cari, volentieri, volentieri. Perché in effetti molte sono le persone che si sentono 
sole, ed in effetti, anche quando guardando la loro vita, sono un po’ isolate, emarginate- è vero? A 
queste persone io vorrei dire che, per prima cosa, la solitudine, molto spesso, è voluta. Certamente 
non a livello conscio; però a livello inconscio è voluta, sia perché quando si è veramente in grado di 
andare incontro agli altri è difficile rimanere soli; sì, ci sono dei momenti particolari in cui una 
persona può essere emarginata, direi anche abbandonata dagli altri, per certe sue situazioni 
particolari di difficoltà, e allora coloro che erano a lei vicino si allontanano per non trovare su di sé 
il peso che questa persona deve portare. Però, ricordarsi sempre, che quando si va incontro agli 
altri, quando si cerca veramente la compagnia degli altri, quando si è in grado di dare, è difficile 
rimanere soli anche nei momenti di bisogno- è vero? , quando non si è più in grado di dare. Così a 
tutti coloro che sono soli io dico: “ Guardate dentro voi stessi, se veramente non vi siete posti, con 
il vostro modo di fare, con il vostro modo di essere, in questa condizione di solitudine.” E poi, a 
parte questo, dico che nessuno è mai veramente solo, perché nessuno è indipendente e isolato 
dagli altri suoi simili, e, per quanto uno possa sentirsi solo, serve sempre a qualcun altro, magari 
anche solo con una sua apparizione fugace, con un suo presentarsi così superficiale; però nessuno 
è mai veramente isolato. Ed allora, su quest’idea, su questo principio, affrontare la vita in modo 
diverso; ce n’è bisogno veramente, perché è vero che quando si è difronte ai problemi della vita 
l’uomo deve risolverli da solo, ed anche le persone più “accompagnate”, più in compagnia, però i 
loro problemi devono risolverli da soli. I nostri Maestri dicono:” Noi non possiamo che darvi delle 
indicazioni; non possiamo risolvere per voi i vostri problemi”; e questo è vero a livello generale, è 
così per tutti. Però, a livello di “vicinanza” noi dobbiamo dire che solo chi vuole emarginarsi, solo 
chi vuole veramente isolarsi, riesce in questo intento ed è, di fatto, solo.  

Pietro Cimatti: A nome di molti amici, ti vorrei chiedere François, che cosa deve veramente 
significare: “Anno Santo”, al di là delle proclamazioni ufficiali e degli usi che se ne potranno fare di 
affluenza in questa nostra, grande e bella Roma? 

François: Io vorrei dire che ( forse io non sono la persona più adatta per parlare di questo), però 
vorrei dire che, indipendentemente dalle confessioni a cui le persone aderiscono, la confessione 
religiosa a cui le persone possono o non possono aderire, facciamo veramente un punto, no? Per 
dire: In questo momento, in questo lasso di tempo, in questo, periodo, cerchiamo di concentrare la 
nostra opera, i nostri pensieri, su qualcosa che fino ad ora abbiamo trascurato. Cerchiamo di  
ritrovare quei valori che erano perduti, riconosciamolo pure  -  è vero ? , proprio perché ad un 
certo punto sembra che la vita insegni cose diverse, che quelli che sono stati i suggerimenti delle 
guide spirituali, degli istruttori spirituali, fossero alienanti, che non fossero più di attualità, che non 



corrispondessero più alla realtà dell’uomo di oggi, è vero? Allora, in questa occasione, non per fare 
una sorta di ritualità forzata e comandata, ma piuttosto cerchiamo si trovare dentro di noi 
l’occasione per rimeditare tutte queste cose e vedere se veramente i comandamenti, morali gli 
insegnamenti etici, sono realmente superati;  oppure se ancora rappresentano un modo di essere 
che può salvare l’uomo e l’umanità,  prima di tuto dall’angoscia, e poi da una situazione di fatto 
veramente tragica e pericolosa: ecco questo, è importante. 

Pietro Cimatti: Ora ti volevo chiedere una cosa. I ragazzi studiano a scuola “Conosci te stesso “; la 
sapienza antica scrisse questa massima su frontoni dei templi; in fondo non si è mai capito cosa 
vuol dire “Conosci te stesso “ ; è una frase che ha un po’ impaurito, e un po’ ha lasciato interdetti 
quelli che l’hanno ascoltata. Come si può sintetizzare “Il conosci te stesso “ oggi, per l’uomo 
moderno? 

François: Ecco, è una cosa che, pure avendo un’origine antica, pure essendo stata conosciuta anche 
dagli antichi, è di enorme attualità, perché riconsidera, alla luce del “ Conosci te stesso “ , tutta la 
moralità e quindi tutto il modo di essere, di comportarsi dell’uomo. Dicevo prima che certi valori 
debbono ritrovati, è vero ? ritrovati dentro se stessi. E allora quello che prima veniva insegnato 
come imposizione, come modo di comportarsi del tutto in fondo, esteriore, proprio né più né 
meno che un atteggiamento, trovando la sua reale ragion d’essere, deve essere poi trasportato nel 
proprio intimo,  nell’intimo di ognuno, fino ad esser natura propria dell’individuo. Allora come può 
avvenire questo? “Il conoscere se stessi“  non significa conoscere il proprio corpo oppure 
conoscere quello che l’esoterismo dice di cui sia costituito l’uomo – è vero? , ma significa 
conoscere il proprio intimo, la propria reale natura,” il proprio essere interiore.“ E come è possibile 
questo? Questo è possibile cercando di auto-analizzarsi, cercando le vere ragioni che ci spingono 
ad agire, a pensare, a desiderare. Ma questo non tanto per, direi, condannare quegli aspetti che 
possono non piacerci, oppure per cercare di giustificarci, per trovare un altro movente più nobile a 
delle azioni meschine che abbiamo fatto, ma, unicamente, proprio per conoscere se stessi. E 
questa, infondo, è ne più né meno che un’opera di auto-analisi che ha molto in comune con quella 
che è la psicoanalisi; è una psicoterapia che viene fatta individualmente, riflessivamente, da se 
stessi, e certamente è molto efficace. Ripeto, però, la giusta posizione è quella di scoprire la verità 
di se stessi senza né giustificare le proprie meschinità, né impaurirsi difronte a certi aspetti che non 
vorremmo avere: solamente denunciarli a se stessi. Ed è molto importante questo, perché 
attraverso questa costante auto-analisi si liberano certi complessi, certi aspetti deteriori che sono 
all’origine dell’angoscia dell’uomo di oggi. 

Pietro Cimatti: A questo punto, François; ti volevo chiedere una cosa. Alcuni ascoltatori hanno 
detto di chiedere a François questo: il mondo va come va; ma non si potrebbe trovare un sistema 
per migliorare i potenti, per vedere così di migliorare la qualità della vita, la sostanza del 
quotidiano? Ecco, è un gioco strano, migliorare i potenti per migliorare i sudditi; è possibile? 

François: Io non faccio che ripetere quello che i nostri illuminati Maestri dicono a questo 
proposito- è vero?, però dico, senza offesa per nessuno, indubbiamente coloro che sono la 
manovra delle leve del potere, molte volte lasciano a desiderare e recenti avvenimenti lo hanno 
dimostrato, hanno fatto vedere certi retroscena che veramente nulla hanno di edificante, ed hanno 
confermato quello che io dico e che vorrei, in verità, che non fosse. E’ vero che certi dirigenti, 
potenti, che sono a dirigere le sorti dei popoli non sono forse moralmente all’altezza di questo 
compito, perché, diciamolo pure, bisogna che coloro che rivestono cariche pubbliche siano 
all’altezza di quelle cariche che rivestono; perché non basta, esteriormente, apparire in un modo e 
poi, intimamente o privatamente, comportarsi in modo del tutto diverso – è vero? , questo bisogna 
dirlo. Però, prima di prendere questi fatti a motivo di agire in modo analogo, ciascuno di noi deve 



ricordarsi che il mondo può essere cambiato solo cambiando se stessi; quindi, non ci aspettiamo 
dagli altri quello che noi dobbiamo fare, non deleghiamo agli altri- dicono i Maestri- quello che noi 
dobbiamo fare; cominciamo da poco e da vicino, cioè da noi stessi, ad agire più rettamente, a non 
fare delle cose che possono danneggiare altri, per il fatto che anche lui lo fa, o anche il tale 
onorevole si è comportato così, e quindi, se lo fanno loro perché non lo debbo fare anche io? Se si 
riconosce che certi personaggi non agiscono bene, non vedo proprio perché dovremmo farlo 
anche noi! Dobbiamo governare meglio noi stessi, questa è la cosa essenziale e di primaria 
importanza.  

Pietro Cimatti: Serve ancora oggi la preghiera? 

François: Beh, adeso ci sono varie forme, varie discipline – è vero? , che insegnano l’unione del 
proprio essere: discipline orientaleggianti. E, a detta di coloro che le praticano, sono molto efficaci,  
perché fanno raggiungere una certa distensione, una certa calma, aver un allontanamento di 
questa famosa angoscia ( della quale stasera desidero parlare ), pongono in uno stato di serenità di 
ricettività, di tranquillità. Ed allora, direi, prendiamo la preghiera in questo senso: cerchiamo di 
vederla non come una petizione che si rivolge all’Ente Supremo per avere qualcosa, per ottenere 
una grazia, in favore, così come si farebbe di fronte a un sovrano, ma cerchiamo di pregare la 
divinità che è in ognuno di noi, proprio perché il nostro essere raggiunga quella unione attraverso 
la quale è possibile realizzare in se stessi il “Vero uomo”. E’ possibile trovare l’equilibrio che ci pone 
in quelle condizioni d’animo tali da rendere il meglio di se stessi. Vediamo la preghiera in questo 
modo.  

Pietro Cimatti: François, so che per concludere tu devi dire qualcosa agli amici. 

Francois: Ecco cari, vorrei dire qualcosa a proposito dell’importanza del credere o non credere, se 
esiste qualcosa dopo la morte. Io ho udito diverse volte le persone dire :” Ah, ma se io fossi sicuro 
che la vita dell’uomo non finisce con la morte del corpo, allora io sarei più buono, farei di più sarei 
portato a scarificarmi di più…. “ – E’ vero? Allora, questa sopravvivenza, così importante per varie 
ragioni,  che gli uomini guardano come oggetto di studio, oggetto di disputa e di controversia in 
fondo ha un solo significato invece; perché guardate, prima di tutto, l’uomo deve agire bene 
perché sente di farlo, perché riconosce che è  giusto fare così, e non perché sa che la vita non 
finisce con la vita del corpo, non per questo; poi la sopravvivenza non deve essere creduta con la 
speranza che ognuno di noi continui quale è, cioè che non muoia; sia una sorta d’illusione; di 
droga, - e vero?, perché ha paura della morte: questo mai.  Quindi, da questo punto di vista, 
credere nella sopravvivenza, sarebbe una cosa inutile; ripeto, primo perché l’uomo deve essere 
coraggioso e non deve credere nella sopravvivenza per fugare la sua paura della morte, secondo 
perché deve  agire bene indipendentemente da qualunque pressione che può venirgli dall’esterno, 
o indipendentemente  da qualunque miraggio o speranza di avere un premio eterno nell’aldilà. 
Ecco, per concludere dicevo, l’unica cosa che giustifica l’idea della sopravvivenza, che veramente la 
riscatta, è il fatto che crede nella sopravvivenza dà un senso al dolore dell’uomo. Tutto veramente 
sarebbe assurdo se non esistesse qualcosa oltre ciò che appare . Ecco. 

Pietro Cimatti: Grazie, François …. 

François: Grazie a voi e buon anno a tutti. 

  


