Perché tutto questo?
Telefonata del 6 Giugno 1982

Domanda. - Francois, tu prima parlavi di Dio e di una profonda ragione in tutto cio
che esiste. Ecco la mia domanda e questa: «Perché tutto questo?». Cioé, mi spiego: 10
accetto, rientra nella mia logica il discorso della reincarnazione, del Karma, anche
del dolore, ma perché la reincarnazione, perché l’evoluzione, perché tutto questo?
Cioé Dio-Tutto-Assoluto, “Sentire Assoluto”, perché ha avuto “bisogno” di
manifestarsi, di emanare un Cosmo, in cui esistono realta parziali, “sentire” limitati,
sofferenza, se poi il fine evolutivo e comunque quello di identificarsi in Dio? Kempis...
parla di coincidenza fra potenza ed atto nell’Assoluto, cioé nell’Assoluto tutto quello
che e possibile, “e”. Ecco vorrei che tu spiegassi in un modo piu semplice questo
concetto.

Francois. - Si, credo che in modo pit semplice di quanto ’'abbia spiegato il Maestro
Kempis, io non possa certamente farlo, credo veramente, sono concetti talmente
vertiginosi che per quanto siano spiegati in modo semplice, rimangono sempre
difficili a comprendersi.

Certo, se si parte dall’idea che tutto sia stato creato o emanato da Dio ad un certo
punto della sua esistenza, che Egli abbia sentito il bisogno di fare tutto questo, si
parte da un presupposto errato, e quindi la conclusione non puo che essere errata.
Ma se noi vediamo il concetto di Dio, vediamo questo Dio come un Tutto, che &
sempre esistito e sempre esistera, badate bene, al di fuori del tempo e dello spazio
- cioé non c’€¢ un Dio prima e un Dio dopo, ma € un Eterno Presente e un’infinita
presenza, allora, che appunto contiene tutto quanto esiste - tutti i Cosmi, in Lui,
sono presenti non solo nel momento in cui per esempio noi vediamo la nostra
esistenza, in quel divenire di successioni, ma sono presenti completamente in tutto
il divenire, in ogni istante, anche quello che sara il nostro futuro, perché Dio per
essere completo deve comprendere tutto, altrimenti se comprendesse solo lo stato
attuale presente, tutto quanto esiste, presente, per noi, e non comprendesse ancora
il domani, perché il domani deve ancora venire in Dio, sarebbe un Dio, si completo
da un punto di vista... perché conterrebbe tutto quanto esiste, ma sarebbe un Dio
che ogni momento sarebbe diverso, che ogni momento svilupperebbe in maniera
diversa, non sarebbe mai eguale a se stesso. Allora, o sarebbe perfetto una volta o
non sarebbe perfetto la volta dopo o non sarebbe perfetto la prima volta e sarebbe
perfetto successivamente; quindi questo € impossibile, no?

Esiste una sola perfezione assoluta, quella totale, generale. Quindi questo Dio non
deve solo comprendere il presente nostro di ora, di tutta I'umanita, ma deve
comprendere tutto, anche quello che € stato il nostro passato e che sara il nostro
presente, appunto in un Eterno Presente. Al di la della successione, al di la del
tempo. Quindi allora il discorso di Dio che a un certo punto ha emanato qualcosa,
non va piu bene, perché tutto € - sempre, da sempre e per sempre - in Dio,
nell’eternita della sua eterna infinita presenza.

Allora un’altra domanda € quella: che bisogno aveva Dio? Non ha nessun bisogno
Dio, noi facciamo parte della natura divina di Dio. Noi quali parti, quali esseri
relativi, parziali, contribuiamo a dare 1’assolutezza a Dio quindi noi siamo parte
dell’esistenza divina. Se venisse a mancare anche un solo atomo di tutto quanto
esiste, mancando quell’atomo, Dio non sarebbe piu completo; quindi guardate
quanto importante sia quell’atomo per Dio. Incredibile, eppure, riflettete che € una
cosa meravigliosa.



Cimatti. - Quindi, Francois, chiedere «Perché tutto questo?» é un chiedere in nome
della mente, la mente vuole una spiegazione pensando che Dio abbia le risposte.

F. - Certo, perd guardate, la nostra mente puo dare una piccola spiegazione logica
- no? - e cio¢, se dunque allora, ogni piccola parte di tutto quanto esiste, € cosi
importante da essere addirittura indispensabile a dare ’assolutezza a Dio, € chiaro,
il perché é in questa risposta; Dio non sarebbe assoluto se non comprendesse in
sé tutto quanto esiste; se per esempio noi pensiamo, hanno detto i Maestri, ad un
organo del nostro corpo - no? - quell’organo ¢ importante per la funzionalita del
corpo fisico, cosi paragoniamo tutto quanto esiste, gli esseri, le materie, i mondi, i
piani, a qualcosa che forma la base, l'’elemento unitario, primario dell’esistenza
assoluta. E come "'uomo non € il suo corpo, perché € qualcosa che va al di la della
sommatoria degli organi, delle ossa, delle pelli, delle cellule che costituiscono il suo
corpo fisico, allo stesso modo Dio non € la sommatoria di tutto quanto esiste, come
prima dicevo, ma trascende, tuttavia, tutto quanto esiste contribuisce a dare
I’assolutezza di Dio, fa parte dell’esistenza di Dio.

Quindi Dio non esisterebbe se non esistesse tutto quanto esiste, e tutto quanto
esiste, esiste perché esiste Dio.

Io capisco che sono concetti che fanno arrovellare la mente, ma credo che piu di
cosi non si possano volgarizzare. Spero di avere risposto in qualche modo all’amica.
Forse quello che fa ancora titubare ¢ il fatto del dolore, € vero, perché naturalmente
dice: «Che bisogno c’¢ che ci sia il dolore, eccetera...»; certo, prima di tutto guardate
che bene, male, piacere, dolore, eccetera, sono questioni relative, in assoluto non
c’entrano, perché riguardano la sperimentazione di queste parti, che siamo noi,
degli esseri - € vero? - e poi effettivamente se pensate a quanto, a che cosa da il
dolore - come dice il Maestro Kempis - che cosa da il dolore, se voi poteste vedere
I’esperienza dolorosa e che cosa da in cambio di quel dolore, certamente € molto
piu quello che si ottiene di quello che si paga; quindi, per dare un giudizio
veramente valido, bisogna, diciamo, aver trasceso la visione limitata di quello che
¢ il dolore, di quella che € ’esperienza amara, bisogna avere una visione un poco
piu ampia e, veramente allora, si comprende che tutto € meraviglioso, che tutto ¢
per il nostro bene, perché questo essere parti di un Tutto non ci relega sempre a
questo ruolo per sempre, per l’eternita.

E questo noi lo vediamo, perché il nostro “sentire” ha questo scorrere, che poi &
quello che crea l'illusione del tempo, del trascorrere, dei giorni, delle notti, eccetera,
cioé € un “sentire” che sperimenta tante parti limitate, ma che via via porta sempre
innanzi ad un ampliamento della coscienza. Allora arrivera, quest’ampliamento, al
punto tale di raggiungere la Coscienza Assoluta, cio¢ di identificazione in questo
Dio, che € uno stato di Coscienza Assoluta, in cui tutto € presente, niente € diviso
e distinto e di una somma beatitudine, di una somma essenzialita.

Ecco quindi il nostro ruolo € un ruolo provvisorio, perché un ruolo di affermazione,
di sperimentazione di parte, ma ¢ un ruolo che non & congelato li, che ci lascia un
ampio avvenire di spazio, di grandezza, di esistenza assoluta.

C. - Francois?
F. - Dimmi caro Pietro.

C. - Hai detto ruolo provvisorio, io direi che oggi € veramente domenica, perché tu hai



detto: noi siamo divini, anche il nostro dolore é divino, questo tu hai detto...

F. - Certo... Si, Pietro.



