Sintesi dell’insegnamento esoterico nel libro Dai Mondi Invisibili’
Ad opera di Roberto Setti e Corrado De Cristofaro

“I nostri Maestri ci insegnano a non identificare noi stessi con il nostro corpo fisico. Infatti, esso non
e altro che un mezzo, un veicolo, tramite della parte piu vera e pil importante di noi che risiede in
altri piani di esistenza e che comanda al corpo fisico attraverso il cervello, per le funzioni intellettive,
ed al cervelletto per quelle istintive. Per i piani di esistenza non si deve intendere spazi diversamente
ubicati nell'Universo, ma differenti stati di materie pit o meno sottili che permeano tutto il creato;
cosicché un piano si distingue dall'altro solo per la diversa densita della materia. Nell'Universo
impera la legge dell'analogia per cui, partendo dalla natura della materia del piano fisico, puo essere
piu facile capire la costituzione della materia degli altri piani. La scienza umana ci insegna che la
materia fisica esiste in tre stadi di aggregazione molecolare o densita: solido, liquido e gassoso. |
nostri Maestri ci dicono che ne esistono altri quattro che interessano la materia al livello ultra-
atomico e che hanno cosi chiamato: eterico, supereterico, sottoatomico, atomico. Il termine
“atomico” di queste definizioni & usato nel suo vero significato di indivisibile, ossia riguardante tutte
guelle particelle che costituiscono I'atomo della scienza ancora in fase di studio. Cosicché, per
esempio, un elettrone che secondo la scienza & una particella sotto atomica, secondo i nostri Maestri
€ ancora al di sopra del vero atomo (indivisibile) perché fa ancora parte del piano fisico. Infatti, ci
dicono, che scomponendo la materia piu sottile del piano fisico (la vera atomica) che & comune, alla
base di tutti i differenti tipi di materia fisica, si ha un altro tipo di materia, conosciuto dalla nostra
scienza come energia. Ricapitolando: l'insieme delle materie del piano fisico & il risultato di
innumerevoli aggregazioni di un'unica unita elementare. Questa unita elementare del piano fisico
non ¢ l'ultima in senso assoluto: € l'ultima del piano fisico. Oltre queste esistono altri sette densita
o sottigliezze di materia di un altro piano di esistenza sconosciuto all'uomo che i nostri Maestri
chiamano piano astrale. A sua volta l'ultima materia, la piu sottile del piano astrale (quella unita
elementare che aggregandosi da luogo a tutte le differenti materie del piano astrale) non e l'ultima
in senso assoluto. Oltre quella esistono altre sette densita o sottigliezze di materia di un altro piano
di esistenza, anche questo sconosciuto all'uomo, che & chiamato dai nostri Maestri piano mentale.
E cosi via per analogia per il piano successivo chiamato akasico, oltre il quale esistono i piani spirituali
e nei quali ha dimora la parte reale dell'uomo: lo spirito. Come nel piano fisico I'uomo vive attraverso
il suo corpo fisico, per ogni altro piano di esistenza ha un analogo veicolo. Nel piano astrale, il corpo
astrale, che presiede alla sua vita di emozioni, sensazioni, desideri. Nel piano mentale, il corpo
mentale che da all'uomo tutte le facolta che sono proprie della mente. Nel piano akasico, il corpo
akasico, o coscienza, che riceve e trascrive, facendole diventare natura medesima dell'uomo, le
realta che I'uomo esistendo scopre ed acquisisce. Da cio si capisce che cosa intendevano gli antichi
con “cid che sta in alto € analogo a cid che sta in basso” e “il microcosmo (l'uomo) & analogo al
macrocosmo (cosmo)”. Rifacendosi a quanto ci dicono i nostri Maestri e che si ¢ riferito all'inizio,
cioé che I'uomo non é identificabile con il suo corpo fisico, € facile capire che alla morte del suo
corpo non perisce, ma non avendo pil un mezzo (veicolo) che gli permetta la vita nel piano fisico, si
desta nel piano astrale, quello immediatamente successivo, ove sperimenta una nuova fase della

1 DAl MONDI INVISIBILI: Incontri e colloqui. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee, 1977.



http://www.cerchiofirenze77.org/Libri/01%20Dai%20mondi%20invisibili.htm

propria esistenza. Una particolarita della materia astrale rispetto a quella fisica € di plasmarsi sotto
I'impulso del desiderio e delle emozioni. Da questo si capisce che chi ha basato la sua vita sulla
ricerca di sensazioni o nel soddisfacimento di desideri animaleschi trova qui il suo inferno perché si
crea sotto i propri impulsi delle immagini di cose ardentemente desiderate in vita e che non puo piu
gustare mancandogli il corpo fisico. Inoltre, piu i vizi erano radicati in lui e pil soggiornera a lungo in
guesto piano, con tutte le conseguenti sofferenze. Chi, invece, avra avuto una vita equilibrata, non
avendo avuto desideri trascinanti, non si creera qui di questi miraggi ed il suo soggiorno durera quel
tanto che & necessario al naturale abbandono del corpo astrale. Coloro che, lasciato il loro corpo
fisico, hanno consapevolezza del mondo astrale, in questo loro nuovo stato possono percepire cosa
accade sulla Terra, ossia nel piano immediatamente piu denso, ma non hanno la sia pur minima
percezione degli altri piani piu sottili, cosi come vivendo nel piano fisico non si ha idea del sussistere
di altri piani di esistenza. Intervenuto, come si & detto, I'abbandono del corpo astrale -evento analogo
alla morte del corpo fisico - I'individuo si desta nel piano mentale. Una particolarita della materia del
piano mentale € quella di plasmarsi sotto l'impulso del pensiero, particolarita analoga a quella del
piano astrale dove a plasmare la materia € il desiderio. In questa sua nuova dimensione l'individuo
puo appagare la sua sete di conoscenza, approfondendo gli studi che ha intrapreso in vita, potendo
anche ottenere risposte definitive a quesiti che lo hanno assillato. E facile capire come qui l'individuo
non ha piu alcun desiderio grossolano, anche perché non ha piu il veicolo adatto a rivelare una vita
emotiva (corpo astrale). La sua esistenza, ora, & prettamente di pensiero. Similmente a quanto
accade negli altri piani di esistenza, anche nel piano mentale non abbiamo nessuna percezione di
pani di esistenza piu sottili. A suo tempo anche il corpo mentale viene abbandonato e I'individuo si
trova spogliato di tutti i suoi veicoli pil grossolani (fisico, astrale e mentale) rimanendo col suo corpo
akasico o coscienza. Come si € detto il corpo akasico o coscienza € quel veicolo che riceve e trascrive,
facendole diventare natura medesima dell'individuo, le realta che I'uomo esistendo nel piano fisico
scopre ed acquisisce; cioe il corpo akasico si costituisce con il succo che viene tratto dalle esperienze
avute in vita. Si puo, allora, avere il caso di un individuo che abbia il suo corpo akasico
insufficientemente costituito. In tal caso quell'individuo, non avendo la possibilita di vivere
consapevolmente nel piano akasico, cadra in uno stato di inconsapevolezza chiamato “riposo
dell’ego”. Gli altri individui, dei quali la coscienza e sufficientemente costituita, potranno godere di
una lucida esistenza imperniata sui nobili sentimenti che la coscienza acquisita puo dettare loro. In
guesta fase dell’esistenza individuale, a differenza di quanto avviene per i corpi pil grossolani (fisico,
astrale e mentale), la coscienza non viene abbandonata, ma rimane con le esperienze fatte proprie
fin qui, fino al momento in cui l'individuo € pronto ad una nuova incarnazione. Si, perché i nostri
maestri ci insegnano che l'individuo € soggetto a molteplici incarnazioni “in corpi capaci di esprimere
I'evoluzione conseguita allo scopo di conseguire evoluzione”. Prima di addentrarci in questi nuovi
concetti proseguiamo I'esame di quanto accade all'individuo all’atto di una nuova incarnazione. Il
suo corpo akasico, che come sappiamo e sempre lo stesso, siammantera di nuova materia mentale
che sara la futura mente del futuro uomo, di nuova materia astrale che dara al futuro uomo una
nuova gamma di interessi emozionali, ed infine si colleghera ad un nuovo corpo fisico. Da tutto cio e
facile desumere che il nuovo uomo avra una nuova e diversa personalita, anche per la differente
educazione ed il diverso ambiente che trovera nel piano fisico. In sostanza una stessa individualita
con differenti personalita che potranno essere sia maschili che femminili. Tutto questo avviene

2



affinché l'individuo abbia un nuovo campo di esperienze che contribuiranno ad allargare la sua
coscienza. La reincarnazione, quindi, ha lo scopo di formare per gradi la coscienza individuale, cioe
in successive, molteplici incarnazioni, in corpi sia maschili che femminili, I'individuo, con le
esperienze che ha nella vita, finisce con il completare la sua coscienza. Con questo termine,
“coscienza”, sono compresi tutti quei sentimenti che le guide spirituali dell’'umanita hanno indicato
come ideali morali da raggiungere. (Senso del dovere, non violenza, amore al prossimo ecc. ecc.). In
che modo l'individuo evolve, cioé allarga la sua coscienza, nelle successive molteplici incarnazioni?
Esiste un trinomio indissolubile: legge di evoluzione, di rincarnazione, di causa e di effetto. La legge
di causa e di effetto si esplica ogni qualvolta I'individuo si pone contro il fine d'amore che sta alla
base di tutto il creato, danneggiando in questo modo se stesso e gli altri. Cosi facendo I'individuo
promuove una causa il cui effetto ricadra su di lui con lo scopo di fargli capire I'errore commesso.
Questo avviene per tutte le attivita dell’individuo siano esse azioni, desideri ed altro. In cid i nostri
maestri ci insegnano a saper vedere I'aspetto di giustizia, ma anche di misericordia di Dio “in quanto
nessuno € mai eternamente condannato, ma dalla giusta conseguenza delle proprie azioni, ognuno
impara e si santifica”. C’é pero da aggiungere che tutto e cosi perfettamente equilibrato ed armonico
che anche quando questo equilibrio viene rotto, l'effetto di cido e sfruttato per riequilibrare la
situazione, in quanto non accade mai che qualcuno subisca ingiustamente qualcosa. Ci sara piu facile
illustrare questo concetto con un esempio: supponiamo che un uomo uccida un suo simile. Colui che
uccide muove una causa il cui effetto lo portera, a sua volta, ad essere ucciso insegnandogli che non
si deve uccidere. Ma non sara mai che un individuo possa provocare un danno cosi grave qual ¢ il
togliere la vita senza che la creatura alla quale é stata tolta la vita non dovesse subire quell’effetto.
Cio non toglie tuttavia “che noi non siamo esonerati dalle nostra responsabilita di aver fatto soffrire
un nostro fratello, anche se questa sofferenza doveva patirla”. Riepilogando: la legge di causa e di
effetto (karma) permette all'uomo di costituire la sua coscienza: la reincarnazione di avere
innumerevoli esperienze fino a che la sua coscienza non sara costituita, attuandosi cosi la legge di
evoluzione. Da tutto cio & chiaro che “la vita dell’'uomo non & un collaudo del suo spirito, ma & una
vera e propria nascita spirituale”. Cosicché 'uomo non & provato per vedere se resiste alla lusinga

del male, oppure per vedere se la sua fede & solida, ma ha delle esperienze affinché nasca
spiritualmente. Ai fini di questa nascita non & quindi importante che l'uomo infranga
consapevolmente o no, intenzionalmente o meno, liberamente o coercitivamente le leggi divine. In
ogni caso subira degli effetti, avra delle esperienze che allargheranno la sua coscienza e ne
determineranno la sua nascita spirituale. Questa nascita spirituale, pero, non avviene solo attraverso
all’esperienza diretta e quindi attraverso al dolore: 'uomo ha a disposizione altri mezzi per allargare
la sua coscienza. Puo, per esempio, attraverso al ragionamento capire una verita senza sperimentare
direttamente e con dolore I'opposto. Cosicché “il dolore che 'uomo incontra non ¢ il castigo per una
colpa commessa, ma l'ultimo rimedio per fargli comprendere una verita”. Parlando della legge di
evoluzione, abbiamo accennato solo all’'aspetto che riguarda l'uomo, cioé all’'evoluzione
dell’autocoscienza. Ma questa legge riguarda invece tutto il creato (evoluzione della materia, della
forma, dell’autocoscienza). Per meglio capire di che cosa si tratta bisogna rifarsi da molto lontano e
cominciare col dire che il termine “creato” per indicare tutto quanto esiste non ¢ esatto. Infatti non
possiamo pensare a Dio come ad un essere umanizzato che guarda da lontano e con distacco la Sua
opera, “che misura la sua onnipotenza con la debolezza degli uomini”. Pensare che Dio sia avulso

3



dalla Sua opera, significa pensare ad un dio che non contiene tutto quanto esiste, quindi ad un dio
incompleto. Dio per essere tale, deve essere “eterno, perfetto, infinito, indivisibile, immutabile,
costante, onnisciente, onnipresente, onnipossente, deve comprendere in Sé tutto quanto realmente
e, esiste, e esistito, esistera ...”, percio deve essere ASSOLUTO. Infatti “per definizione Assoluto
significa essere il Tutto. Quindi nulla puo esservi che non sia in Dio e nulla puo crescere o diminuire

|ll

dall’Assoluto “. Una creazione dal “nulla” € un assurdo in quanto il “nulla” nell’Assoluto, che ¢ il Tutto,
non puo esistere. Dunque non si deve parlare di “creazione”, ma di “emanazione”, ossia “Dio ha
emanato da Se stesso in Se stesso tutte le cose”. E d’obbligo qui accennare che I'emanazione, che
per noi ha un inizio ed una fine, & nell’Assoluto un atto che non conosce questa sequenza di tempo;
ogni attimo della emanazione e l'intero suo ciclo sono presenti nell’Assoluto. Le nostre Guide ci
insegnano che in Dio non esiste una sola emanazione. Come diversi pianeti costituiscono un sistema
solare, piu sistemi solari costituiscono un Universo, cosi piu universi formano un Cosmo. Un Cosmo
corrisponde ad una emanazione, ma innumerevoli sono le emanazioni in Dio, ciascuna delle quali &
costituita di “divina sostanza”. Le nostre Guide chiamano questa sostanza divina, di cui in definitiva
€ permeato tutto I’Assoluto, “spirito”. Quindi anche il nostro Cosmo & formato di spirito, che rimane
alla radice di tutte le cose. Se il nostro lettore si ricorda la costituzione dei vari piani di esistenza gli
sara facile capire come dai piani spirituali abbiano avuto origine, per successive aggregazioni di
differenti unita elementari, le materie di cui sono composti i diversi piani d’esistenza (akasico,
mentale, astrale, fisico). Si & cosi accennato come nasce I'ambiente cosmico che permette la nascita
degli individui suoi abitatori. Intanto c’e da ricordare che I'individuo - o microcosmo — & nella su
condizione analogo al macrocosmo e che alla radice del suo essere c’e lo spirito. Ossia € lo spirito
che ammantandosi delle materie dei vari piani di esistenza origina nel piano fisico le innumerevoli
forme di vita. | nostri maestri ci dicono che la forma piu semplice di vita e il processo di
cristallizzazione. Da questa, attraverso alle forme di vita che fanno parte del regno vegetale, a quelle
che appartengono al regno animale sin all’'uomo ed oltre, € la storia evolutiva dell’individuo che in
forza dell’evoluzione della materia, della forma e dell’autocoscienza nasce spiritualmente. Quindi
noi, come individui, proveniamo da molteplici incarnazioni nel regno minerale, vegetale e animale,
che hanno lo scopo di darci la possibilita di avere un corpo astrale ed un corpo mentale. Ad esempio:
I'alternarsi delle stagioni con i relativi fenomeni stimolano negli individui legati alle forme di vita del
regno vegetale lo sviluppo del corpo astrale, attraverso le continue sensazioni che spingono le piante
a ricercare, nei limiti delle loro possibilita. 'ambiente piu adatto come l'umidita o la luce ecc. Negli
animali, invece, in cui il corpo astrale e gia formato, il piano messo in atto per procacciarsi il cibo, o
per seguire gli impulsi dettati dall’istinto, sollecita lo sviluppo del corpo mentale. In definitiva come
si puo capire i passaggi dell'individuo nelle forme di vita di questi tre regni servono a dargli nelle
successive esistenze, come uomo, gli strumenti per lo sviluppo della coscienza. Quanto detto ci
permette di fare delle considerazioni: ad esempio possiamo vedere come il bene ed il male siano
fattori del tutto relativi all’individuo, potendo essere cio che riteniamo male, come il dolore, I'aver
subito una violenza ecc. mezzi della nostra evoluzione. “Non v’é nulla che non abbia significato e che
debba considerarsi un errore”. Inoltre non ha importanza che 'uomo conosca esattamente qual ¢ il
bene e qual € il male per avere la responsabilita delle sue azioni. Le leggi cosmiche sono infrante sia
che 'uomo le violi consapevolmente che inconsapevolmente, sia liberamente che nella costrizione.
Si affaccia qui il problema del libero arbitrio il quale con questa premessa perde molta della sua

4



importanza, perché non si tratta di porre l'individuo libero fra il bene ed il male per renderlo
responsabile della sua scelta: si tratta di dargli quel tanto di liberta necessaria al suo sviluppo, ma
non in misura tale che possa danneggiarsi. “La liberta delluomo & relativa e cresce
proporzionalmente alla sua evoluzione”. Da questo nuovo concetto della vita, i doveri verso i nostri
simili insegnati da Cristo non risultano diminuiti, anzi! Ma nei confronti di noi stessi, aiutare il nostro
prossimo per quanto nobile sia, non & abbastanza. Noi dobbiamo conoscere cid che si agita nel
nostro intimo, capire la radice della nostra avidita, comprendere noi stessi per superare I'egoismo
che fa di noi degli esseri in preda ad ogni impulso. Tutto cio &€ lungamente e profondamente spiegato
nelle lezioni del Maestro Claudio che di per se stesse rappresentano una originalita di pensiero ed
un insegnamento unico. Finito di abbozzare questo generico schema in cui trovano posto concetti
che se ampliati possono dare risposta a molti perché, una domanda rimane insoddisfatta: il perché
del Tutto. Se questo significa perché Dio esiste, le nostre Guide ci rispondono che il quesito non ha
senso. Dio € la prima causa, non puo avere un perché. Né essere conseguenza di altro. Diversamente
Dio sarebbe quel perché. Se invece ci si domanda perché esiste 'emanato, la risposta che ci viene
data é: Dio & colui che & ed esiste perché e come é. | Cosmi quindi sono parte integrante di Lui stesso.
Noi siamo conseguenza della Sua esistenza. Ma non si deve vedere in cio un freddo meccanismo: noi
siamo Sue creature partecipi della Sua Natura. Se noi siamo Sue creature questo € il momento in cui
Lui ci crea o piu precisamente noi esistiamo ed il Cosmo & il modo con cui si attua questa creazione
0 questa esistenza. Ma parlare di “momento” in Dio non ha senso. Se il Cosmo fosse un libro in cui
€ narrata la storia della nostra esistenza dalla nascita alla maturita (ci si perdonata la banalita
dell’esempio), Dio sarebbe la Biblioteca che contiene questo libro, nella quale il libro esiste per
I'eternita senza tempo. Il libro o il Cosmo rappresenta il modo in cui noi esistiamo in Lui e vi esistiamo
non solo nella fase della nostra maturita, ma in tutte le fasi; e vi esistiamo nella eternita del non
tempo.”



