1 SABATI DEL CERCHIO

“CHI SONO 10?”.... CONOSCI TE STESSO!

Firenze 9 ma;'zo 2024
Il Maestro Dali

La vita non € un divenire (04/05/1973)

“Se volete trovare la sorgente del fiume, dovete risalirne il percorso, cosi se volete trovare la sorgente di voi
stessi dovete liberare la mente e il vostro cuore, figli. In questo modo la vita fluira in voi. Che cos’e la vita? In
senso assoluto non & quel ciclo che voi siete abituati a considerare, un trascorrere in ultima analisi, ma &
esistere. Se volete, dunque, esistere nel senso pieno di questa parola, voi dovete liberare il vostro cuore e la
vostra mente. Dove e che cosa 'uomo desidera, quello & il suo cuore, cosi umanamente il cuore dell’'uomo &
il suo desiderio. Liberare il cuore, o figli, significa liberarsi dal desiderio concepito in funzione dell’io.
Liberare la mente significa liberare I'essere proprio dal divenire, dalla volonta di accrescersi, di apparire cid
che non si &, in altre parole significa essere non divenire. Quale differenza c’@ in queste due condizioni di
esistenza? Non occorre che io vi parli, o cari, della condizione di esistenza che si pud definire di divenire
perché voi bene la conoscete. Divenire significa, come prima ho detto, trovare un modo di apparire, credere
di essere cio che non si &, cercare di imporsi in un modo di agire, in un modo non sentito ma desiderato. In
altre parole vivere in funzione dell'io. Essere, invece, significa esistere nella maniera piu reale, piu naturale
piu esatta, cioé aderente alla realta. Significa far fluire il sentire liberamente. Significa superare libera*in
altre parole, la condizione di esistenza poggiata sul divenire. In termini pratici, voi vorreste sapere ” Come
comportarmi, come agire per vivere pil realmente ? ”. Ebbene, ogni sforzo sarebbe vano, cari, ogni
imposizione assurda, perché rappresenterebbe un ulteriore divenire. Cid che voi potete fare, & essere
consapevoli dei vostri sentire, non mascherarli, non cercare di occultarli, ma nella pil completa sincerita
esaminare dove ¢ il vostro cuore. Quali sono i vostri pensieri, quale & il vostro sentire, senza timore, senza
paure di condanna, non esiste la condanna! E’ un fantasma creato dalla mente del’'uomo. E’ un concetto
voluto dall'impero dell’io. Tutto & profondamente naturale. Ormai siete adulti per comprendere questo.
Non abbiate timore, diciamo pil esattamente, non dobbiamo aver timore delle nostre miserie, o figli. Sono
insufficienze, sono incompletezze. Dobbiamo essere consapevoli di esse. Senza timori, senza volerle
nascondere, sfuggire, ma ponendole di fronte ai nostri occhi per cercare di capire, capirne le ragioni che le
fanno sussistere. Non volendole mascherare in modo che un ente supremo non abbia a vederle e per
questo condannarci. Ma anzi, ponendole in evidenza alla nostra attenzione. Nella piena consapevolezza,
questo significa. Essere e non divenire. lo vi auguro, o cari, che possiate presto raggiungere questa
condizione d’esistenza, la quale tanto desidero che sia da voi raggiunta e mi auguro di essermi spiegato in
modo chiaro. La pace sia con voi e con tutti gli uomini!”

7

Conosci te stesso
(Intervista di Pietro Cimatti a Frangois a Radio Firenze del 23 Maggio 1982)

Domanda - Vorrei chiedere questo, sul conoscere noi stessi, in particolar modo sul’amore che noi
abbiamo anche verso I'altro compagno... se & una cosa egoistica... 0 se & veramente quel
“sentire”... esaminare bene noi stessi, del’amore che abbiamo, dell'altruismo verso gli altri. Se mi
puoi aggiungere qualcosa.

Frangois - Si, ecco cara, conoscere se stessi... Questa affermazione, questa esortazione ha una
radice lontanissima, perd &€ molto bella, & molto vera.

Ma che cosa significa conoscere se stessi? Non certo conoscere (anche quello & conoscere, certo)
il proprio corpo, come e fatto, la costituzione degli altri veicoli, perché oltre il corpo fisico, voi

T



sapete, che esistono altri strumenti attraverso ai quali 'essere si esprime, & vero? )

La scienza dice che nel corpo @ racchiuso tutto, particolarmente & racchiuso tutto nel cervello

fisico, il quale riassume tutta la vita del corpo.

Perd, noi affermiamo, noi esoteristi affermiamo, che oltre il corpo fisico esistono altri corpi di
materia diversa, pill sottile, ma sempre materiali e che sono il corpo astrale, che & sede delle
sensazioni, delle emozioni, quindi dei desideri; il corpo mentale che & sede dell’intelletto, della
mente istintiva. E poi infine questa coscienza, questo corpo spirituale, animico - come volete
chiamarlo non ha importanza - akasico, & sede della coscienza; ma non coscienza nel senso di
consapevolezza, coscienza proprio in senso morale, soprattutto di vera realta dell’'essere, di quel
“sentire” del quale parlavamo prima.

Ecco, allora, & importante conoscere anche tutto questo, come ciascun essere & costituito: ma
soprattutto & importante conoscere la propria psicologia, come ciascun essere reagisce di fronte ai
vari stimoli che gli vengono dall’ambiente nel quale vive.

Come reagisce? Questo e importante. Perché, se ci osserviamo momentaneamente, un momento...
facciamo un’analisi, una introspezione, osserviamo anche che non sempre noi conosciamo la verita
di noi stessi.

Per esempio, siamo sempre molto molto indulgenti con noi stessi, quanto siamo severi con gli

altri. Siamo sempre pronti a scusarci se non facciamo qualcosa, «...non & che non lo vogliamo
fare...», come in realtd &, ma & perché «...c'e qualcosa che ce lo impedisce...», oppure perché se si
tratta di fare qualcosa di bene verso una persona, «...la persona non ci @ simpatica...», oppure perché
«...non se lo merita assolutamente, si trova male, & colpa sua, quindi ben gli sta...». E cosi via...
Tutte queste motivazioni, che sono scuse, paraventi dietro i quali ci nascondiamo per non fare
quello che sarebbe giusto fare. Allora il conoscere se stessi, significa appunto, conoscere la verita di
se stessi. Cioe vedere, oltre quelle scuse che noi troviamo, che cosa c’e che, invece, ci spinge a fare
una cosa o0 a non fare una cosa.

E chiaro che parlando in senso generale noi non possiamo che affermare che dietro tutto questo
c’& 'egoismo, il nostro egoismo. L'uomo & egoista!

Ora, io vorrei dire... forse sard un po’ lungo e un po’ noioso ma credo che I'argomento valga...
vorrei dire che 'egoismo & qualcosa di terribile che 'uomo deve superare. Perd va visto anche in
chiave positiva, perché se certi esseri non fossero egoisti, cioé non agissero pensando di ricavare un
utile per se stessi, il mondo non sarebbe stato costruito, perché 'uomo, all’inizio della sua
evoluzione, & profondamente e massimamente egoista, pensa solo per sé, poi si inserisce il motivo
della famiglia, del’amore per il compagno, per la compagna, per i figli, eccetera, eccetera. E quindi
il suo egoismo un po’ comincia a dirottare, perché non pensa solo proprio per s¢, ma pensa anche
per i suoi famigliari, e poi sempre di pil, sempre di pil, questo egoismo si restringe e siallarga
questa forma altruistica. Perd all’inizio della sua evoluzione 'uomo & essenzialmente egoista, e se
non avesse questo stimolo di arricchire se stesso, di migliorare se stesso, non farebbe niente, perché
I'uomo all’inizio della sua vita evolutiva, come tale, come uomo, sé non avesse questo stimolo
sarebbe un inerte, non sarebbe niente. Se non sentisse - per esempio - il desiderio di sfamarsi, non si
sfamerebbe e, quindi, perirebbe. Se non sentisse il desiderio di avere una casa bella e quindi di
guadagnare dei soldi per avere una casa bella, non lo farebbe ed allora non darebbe I'impulso a tutto
quel commercio, a tutta quella cosa che & appunto I'edilizia, e via dicendo, e cosi via. Quindi
I'egoismo & una cosa che va, via via, con I'evoluzione superata, ma che ha indubbiamente i suoilati
positivi perché & fonte di stimoli, quegli stimoli che conducono I'uomo proprio ad evolvere, percid

a superare |'egoismo.

Si direbbe, quindi, il serpente che si mangia la coda, perché & una fonte di stimoli, I'egoismo, i

quali stimoli vanno poi ad annullare I'egoismo.

Allora ora, direte voi, cosa succede quando I'uomo non ha piu stimoli, cade in quell’apatia di cui
dicevo prima? No, perché sostituisce agli stimoli egoistici gli stimoli altruistici. Quindi vi & un
miglioramento di qualita profondissimo, & vero? Perché che cosa fa? Con quell'impulso che aveva
ad agire per se stesso, piano, piano, trova un impulso ad agire per gli altri. Ecco quindi la vita
collettiva, la vita sociale, che & meravigliosa, il prestarsi a favore degli altri, il collaborare per la
comunita umana.



Pensate che cosa stupenda! E - ripeto ancora una volta, perché mi preme - attraverso a qualunque
ideologia, a qualunque forma filosofica, a qualunque corrente di pensiero o convinzione religiosa si
giunga a questo, & sempre una cosa meravigliosa e sempre giusta.

Il fine giustifica il mezzo, per dirla con il vecchio Macchiavelli, ma in questo caso io I'approvo e
condivido in pieno. Ma torniamo al conoscere se stessi. Conoscere quindi chiaramente quali sono le
vere stimolazioni che ci spingono ad agire ed hanno un nome solo: egoismo, & chiaro? Senz’altro il
90% & egoismo. A questo punto che cosa dobbiamo fare? Dobbiamo sforzarci di non essere egoisti?
Pud darsi che qualcuno abbia anche questa forza; abbia questa energia per non essere pil egoista,
violenti se stesso tanto da indossare, non so, un abito religioso, mettersi dei cilici, cospargersi il
capo di cenere e fare opera filantropica... cose meravigliose in chi ha la forza di farle, perd non tutti
gli uomini hanno questa forza e anche quelli che riescono a farlo violentando se stessi, finiscono poi
con l'avere delle nevrosi, con avere delle forme di malattia che li annientano. Quindi nessuno puod
esigere dagli uomini questo. Perd si pud fare qualcosa di molto meno scioccante e piu naturale e piu
produttivo, cioé rendersi... e qua entriamo in un campo che & stato scoperto anche dalla psicoanalisi,
per esempio, dalla psicologia: cioé essere consapevoli delle proprie spinte interiori, delle proprie
istanze interiori, della propria invidia, della propria gelosia, della propria meschinita.

Non nasconderle dietro un paravento di impossibilita oggettive, ma svelarle proprio nella loro
crudezza. Dire: «Ebbene questa cosa io non la faccio, perché facendo cosi farei apparire bene una
persona che non mi & simpatica...», ecco. Questa cosa voi comungue non I'avreste fatta, magari
nascondendola dietro un’altra apparenza, & vero? Mentre invece, non fatela lo stesso, se non vi
sentite di farla... perd, siate sinceri con voi stessi, conoscete voi stessi e dite: «lonon la faccio
perché questa & la vera ragione: io sono cosi, sono meschino e riconosco di esserlo»; attraverso
questa costante consapevolezza di se stessi giungera un momento in cui vi sara una liberazione.
Questo, ripeto, & conosciuto dalla psicoanalisi, & un meccanismo naturale; vi & un superamento di
quell’aspetto di meschinita e vedrete che il fare allora quella cosa diventera una gioia.
Naturalmente parlo di processi che richiedono mesi, pero & I'unica via attraverso la quale si puod
arrivare a superare i propri limiti.

Perché che cos’® I'egoismo, in fondo? Non & che un limite, perché ci porta ad agire solo in

funzione di noi stessi, mentre superare 'egoismo significa appunto superare questo limite;
attraverso a questa costante consapevolezza, dice il Maestro Claudio, ogni uomo riesce
gradualmente a superare i propri limiti e, in fondo, a camminare nella strada che gli & tracciata, e
raggiungere lo scopo del quale sempre abbiamo parlato insieme e che & quello di amore, di
altruismo nei confronti dei propri simili, che allora non sono piu sentiti come cosa faticosa, noiosa,
ma gioiosa, spontanea, veramente deliberante e soprattutto desiderata; a quel punto, quando si e
raggiunta la coscienza - chiamatela pure sociale, la coscienza di gruppo, come vi pare, non ha
importanza - altruismo, amore al prossimo, sono tutti termini che fanno parte di certe ideologie che
I'uomo ha etichettato, & vero? Ma non significano niente da quel punto di vista. Invece significano
tutto dal contenuto; quando si & raggiunto quello che & lo scopo per il quale I'uomo vive, allora
diventa una gioia assecondare questo scopo, vivere per questo scopo, non diventa pil faticoso.

Se voi ora dovete andare, per esempio, ad aiutare che so, una vostra vicina di casa anziana, che &
malata, poverina, inferma, riconoscete che lo dovete fare per umanita, per moralita, per punto di
impegno, per buona creanza, per tutto quello che voi volete; ma vi costa fatica farlo, lo imponete a
voi stessi, ma nel momento in cui voi raggiungete la coscienza della quale vi parlo, allora I'andare...
& fare qualcosa che fa piacere a voi stessi, non a quella creatura. Diventa gioioso.

Conoscere quindi se stessi in questo senso, conoscere i propri limiti, non esserne spaventati, non
avere timore di vedersi come si &, accettarsi come si &, e attraverso a questa operazione,
istintivamente, automaticamente si raggiungera il superamento di certi limiti, graduale dei propri
limiti.

Cimatti - Posso intervenire?

Frangois - Si.

Cimatti. - In un certo senso, questo “conosci te stesso” che era messo sul tempio di Delfi, che ha oberato
gli studenti di filosofia, che sembrava un’impresa impossibile, che richiedesse chissa che cosa, &
soltanto la sincerita con se stessi?

|11



Frangois - Certamente, perché attraverso a questa sincerita si riesce a conoscere la propria psicologia, la
propria psiche, il proprio pensiero.

E questo che & importante al fine liberatorio, & vero? Non tanto il conoscere che uno ha un

fegato... & importante anche quello, per carita, importantissimo, & vero? Che ha un cuore, polmoni,

un fegato, un corpo astrale, un corpo mentale, un corpo akasico, & importantissimo come

informazione anche quella, per meglio inquadrare i propri movimenti, pero, soprattutto per superare

i propri limiti & quel tipo di conoscenza, quella sincerita di cui parlavi tu, caro Pietro, che e

importante.

Il Maestro Claudio
L'io come limitazione (Dai mondi invisibili pag.80-81)
(10-04-1975)

Ultimamente & stato sottoposto alla vostra attenzione il fatto che la gran parte della sofferenza dell'uomo
nasce dalla sua mente, o -meglio- dal modo errato di usare la mente. Vorrei portarvi un esempio:
abitualmente 'uomo non ha consapevolezza di una parte del suo corpo fino a che questa non siammali e
non gli procuri dolore. Cosi & della mente: se arreca dolore all'uomo, cio significa che non funziona
armoniosamente. Vi & stato anche accennato il fatto che la mente pud cessare di arrecare dolore all'uomo,
e cid accade quando finisce di creare e mantenere in vita I'io. La causa e 'oggetto della sofferenza e l'io, &
I'io che soffre, ed & l'illusione della separativita il soggetto della sofferenza; fino a che esiste I'io persiste il
dolore. Quanto piu I'io & valorizzato, innalzato, sublimato, tanto piu cresce la causa del soffrire. Fino a che
esiste I'io, esiste corruzione, lotta, dolore; per capire la causa dell'oggetto della sofferenza, consideriamo
che cosa & I'io. 'uomo ha un corpo fisico con i suoi sensi, vista, udito, tatto ecc. Ha poi un altro nucleo di
sensazioni come l'irritabilita, I'ansieta e via dicendo. Ha ancora la possibilita di pensare, cioé di interpretare
personalmente la realta ponendo in relazione gli uni con gli altri fatti e pensieri e sensazioni, traendone
delle conclusioni. Tutte queste cose, il corpo, le sensazioni, i pensieri, creano I'io. Non & che Iio pensi, se
mai & il contrario. Uio non trova riscontro, non ha una esistenza propria, contrariamente a quanto
affermano gli studiosi della psiche, e poiché non trova riscontro nella struttura dell’individuo cerca di
affermare la sua esistenza con 'accumulare, crescere, possedere. E’ il desiderio di accrescersi che fa cercare
la sicurezza della continuitd, la certezza che non sara annientato dalla vita o dalla morte. Cosi si fa piu netto
il senso di separativita, il pensiero si standardizza e viene eluso ogni cambiamento; il timore fa si che 'uomo
divenga la sua legge. Il risultato di tutto cid & dare importanza nel senso errato alla personalita, credere che
occorra accumulare per essere felici. Si da importanza al lavoro per cio che questo puo dare al singolo con
oggetti, amicizie, qualitd, mentre il lavoro dovrebbe essere visto in funzione della collettivita. Si dovrebbe
programmare per I'intera umanita, non per il beneficio di pochi. La mente & costantemente occupata per
I'io; pensa se I'io possiede abbastanza, se avra abbastanza onori e gloria, benessere. Cosl in questa visione
della separativita ingannate voi stessi in molti modi. Ma quando cesserete di vivere in funzione dell’io, dal
punto di vista dell’io, allora cessera ogni conflitto, ogni lotta, ogni desiderio di conseguimento. La mente
sara alfine libera e non causera pil dolore agli uomini.

Conoscere se stessi (Per un mondo migliore pag.54-56)
(17-02-1979)

Pili volte abbiamo ripetuto che conoscere se stessi significa volgere la propria attenzione ai propri pensieri,
ai desideri, alle azioni per scoprire le vere motivazioni che ispirano Iattivita in senso lato di oghuno. Tale
conoscenza deve essere ispirata alla massima sincerita e deve essere finalizzata alla semplice e sola
comprensione di se stessi; cio& non deve avere altro scopo se non quello di rivelare la verita del proprio
intimo essere. Taluno di voi ha erroneamente interpretato le nostre parole nel senso che quando ci si
accinge a introspezionarsi, I'introspezione debba essere fatta, e sia produttiva, solo nel caso che divoltain
volta riveli la verita del proprio intimo essere. Ma, se cosi fosse, cio significherebbe che gia ci si conosce,
mentre la conoscenza di sé deve essere lo scopo della introspezione e non la condizione. Percid quando voi

T

|V



vi accingete a scoprire le vere azioni, i veri pensieri, i veri desideri che indirizzano la vostra attivita nel
mondo umano, voi dovete farlo con la massima sincerita, ma ben sapendo che quello che credete di
scoprire pud non essere |'ultima verita di voi stessi. Un altro errore che comunemente fate e quello di
credere che ciascuno debba dare un giudizio riepilogativo di se stesso. Mi spiego meglio: se, per esempio,
analizzando un vostro comportamento, scoprite che quello che credevate essere uno slancio di altruismo in
effetti nascondeva un impulso egoistico, voi darete un giudizio di voi meno lusinghiero di quello che davate
ad un esame superficiale. In un’altra occasione, invece, supponiamo che scopriate che quella che credevate
una spinta egoistica, in effetti non nascondeva alcun interesse personale. A questo punto, quindi, Vi
chiedete ; ” Ma chi sono io? Sono egoista o sono altruista?”. La risposta che date ad una simile domanda, &
che voi siete la media di queste due qualita. Cio fa sorridere, ma in effetti accade. Ciascuno & quellochee
nel momento in cui si prende in considerazione. Ve lo immaginate che cosa succederebbe e si sarebbe se
ciascuno di noi fosse la media di cid che & e che & stato? Perché, infatti, fermarvi solo all’attuale
incarnazione? Ne risulterebbe che quella che noi chiamiamo < individualita> - e che vi insegniamo a pensare
come una serie di sentire, dal pitl semplice al pill complesso — risulterebbe essere un < sentire> di grado
dato dalla media di quelli posseduti. Ripeto: ciascuno e quello che e nel presente. Se voi ponete attenzione a
questa affermazione, scoprirete che cosi, in un primo momento, pud sembrare che essa annulli il valore
dell’introspezione fatta a posteriori, se infatti si & quello che si & nel presente, che significato e che valore
pud avere il cercare di scoprire le vere ragioni che hanno spinto ad agire in un certo senso, a compiere una
certa azione, se teoricamente — nel momento in cui voi fate questa riflessione — potete essere diversi da
quello che eravate quando avete agito? Ma il valore della introspezione fatta a posteriori emerge, invece,
tenendo presente che se non si superano, nel presente, le limitazioni che determinano I'intimo essere di
ognuno, tali si & e tali si rimane. Ecco perché & importante il presente: ciascuno & quello che & nel presente.
Se voi avete fame, non vi sfamate pensando a quello che avete mangiato nel passato o a quello che
mangerete. Tutti i problemi sono del presente e nel presente debbono essere affrontati, se si vogliono
risolvere.

Rimanete soli e semplici (Per un mondo migliore pag.114-116)
(11-04-1955)

“Come amare la vita?” si domanda 'uomo. Guerre, catastrofi, immani conflitti ricadono sulla povera
umanita, come per dimostrare che una maledizione divina gravi su di lei. Come amare la vita quando porta
dolore, amarezza? Non & la vita causa di tutto cid, ma voi stessi. Voi con la vostra condotta scrivete pagine di
storia; voi stessi, fratelli. Il conflitto che si accende ora qua ora la, ma che fomenta in ogni terra, altro non e
che il risultato del conflitto interiore che vi agita. La crisi mondiale & una crisi individuale. Fino a che non
comprenderete voi stessi non potrete amare la vita; essa sara l'esatta riproduzione del disordine che & in
voi. Iniziate col rimanere soli, sottraetevi allinfluenza di altri; cosi facendo non accrescerete l'antagonismo.
Ma soprattutto rendetevi consapevoli di tutti quei come e perché che determinano la vostra condotta.
Operate un’introspezione continua e libererete l'essere vostro da ogni falsitd. Allora, quando ognuno di voi
si sard liberato da tutti i ristagni del pensiero, potra far fluire la vita nella scoperta del Reale; allora
nell’equilibrio e nella serenita di ognuno, amerete la vita. Cesseranno le lotte e le miserie e vi renderete
consapevoli che essa vita & un'immensa benedizione..... 'uomo & timoroso, osserva gli avvenimenti del
mondo e ne trae delle conclusioni. Il suo timore lo spinge a riversare tutta la responsabilita dell’attuale
situazione su coloro che sono a capo dei governi e delle nazioni; il suo timore lo spinge a pregare Dio
affinché questi capi siano illuminati. Non considera, cosi, 'uomo, che un mondo nuovo non pud nascere
solamente con la sostituzione dei capi che rappresentano le nazioni, ma che il conflitto che agita il mondo
non @ altro che il risultato del conflitto che agita il singolo. Di fronte a queste continue violenze, di fronte ai
gruppi che si coalizzano, di fronte a questi gruppi che riescono, coalizzati, a dare una linea d’azione ad una
nazione, noi vi diciamo: “ Rimante soli e semplici, non accrescete I'attrito che esiste tra le parti ”. Quando
noi vi diciamo “Rimanete soli e semplici” non intendiamo dirvi rimanete chiusi in voi stessi, oppure,
rimanete abulici. Sempre vi abbiamo raccomandato di non essere dei tepidi; sempre vi abbiamo dette e
ricordate le parole del Grande Iniziatore: “ Oh! Se tu fossi stato freddo o caldo, ma poiché sei stato tepido,
comincerd col vomitarti dalla mia bocca”. Rimanere soli e semplici in questo caso significa non partecipare

—

\/

. S



all’attrito, non dare la propria approvazione né morale né materiale a questi gruppi, a queste coalizioni che
si formano con lo scopo di scontrarsi, con lo scopo di perpetuare, di continuare nel mondo la violenza.
Quando vi riunite, quando vi organizzate, voi non fate altro che gettare il seme della violenza del domani,
perché ogni organizzazione deve fondarsi su dei postulati, deve avere una propria dottrina e delle proprie
affermazioni da difendere, e tutti coloro che sono contro quello che I'organizzazione afferma sono nemici
della organizzazione e quindi, come tali, devono essere combattuti. Noi vi diciamo “ Rimante soli e semplici”
perché aderendo alle organizzazioni voi contribuite a mantenere nel mondo la violenza, perché aderendo
alle organizzazioni voi contribuite al vostro stesso sfruttamento e all’altrui sfruttamento. Ma quando Vi
diciamo “ Rimante soli e semplici”, non vogliamo significare che ciascuno di voi sia un tepido, che ciascuno
sia un inetto, che ciascuno di voi rimanga chiuso in se stesso e, per la paura della responsabilita, non osi
vivere, non osi agire. Quando vi diciamo” Rimante soli e semplici”, vi diciamo: cercate di non crearvi dei
limiti, cercate di non crearvi delle barriere alla vostra comprensione, cercate appunto di essere liberi,
comprensivi, duttili, aperti a tutti. Avere tanta comprensione e tanto amore da comprendere tutte le
creature. Colui che @ nella vita deve vivere, ma esiste un’enorme differenza: la stessa azione puo essere il
peccato ed il rimorso terrificante di una creatura, ed essere invece il trionfo e il gaudio supremo di un’altra,
perché cid che importa non & tanto I'azione, quanto l'intenzione. Colui che vive solo e semplice non vuol
dire che sia un inetto. Colui che vive solo e semplice non vuol dire che sia appartato e che non partecipi alla
sua stessa vita. Voi dovete partecipare attivamente alla vostra vita, voi dovete vivere, dovete essere
giustamente in tensione e giustamente attivi. Colui che & tepido, colui che non partecipa, non vive. Ma
esiste un’enorme differenza, la stessa che vi dicemmo parlando a proposito dell’espansione dell’io. Il mondo
quale & oggi, dal punto di vista del progresso & veramente una cosa notevole e piena di meraviglie; eppure
questo progresso & stato creato per la spinta dell'io. Predicando presso di voi il superamento di ogni
ambizione egoistica, potrebbe sembrare che noi fossimo degli attentatori dell'attuale civilta. Cid non &
esatto. Noi vi abbiamo detto che dovete sostituire alla spinta egoistica dell’io una spinta altruistica, ed allora
questi risultati della tecnica, i risultati attuali della impostazione sociale attuali, impallidiranno di fronte a
quelli che si avranno con questa sostituzione. Ecco perché noi vi diciamo che non & possibile cambiare il
mondo cambiando i capi, ma che per tale cambiamento & indispensabile che I'intimo dell’'uomo sia mutato.
Colui che lavora per ambizione, sara tutto volto a mostrare agli altri e ai propri superiori la sua bravura,
forse anche a discapito del lavoro purché il suo mettersi in evidenza rimanga; mentre colui che lavora per
amore al lavoro, non considerando che questo puo accrescerlo agli occhi degli altri, produrra molto di pit,
dara un lavoro veramente produttivo non essendo impedito dai limiti creati dall’espansione dell’io. Cosi e:
rimanendo soli e semplici dovete comprendere tutti, non dovete accrescere 'attrito che esiste fra le varie
fazioni. Voi dovete invece comprendere le ragioni di questo attrito, voi dovete superare in voi stessi
I'imperiosa voce dell'io. Superando la quale veramente sarete “soli e semplici”, di quella solitudine e di
quella semplicita che vi rendera in comunione con tutti gli esseri del creato”.

La successione degli stati di coscienza ( Oltre I'illusione pag. 119)
(22-01-1977)

Non di rado la conoscenza di una verita porta I'uomo ad atteggiamenti errati nei confronti della propria
esistenza. E’ classico 'esempio dei popoli orientali che pur conoscendo molte verita, si pongono
passivamente verso la vita. Badate che questo non accada anche a voi. L'errore in cui potete incorrere puo
originarsi dalla naturale reazione ad un vostro precedente diverso modo di atteggiamento verso la vita; una
differente valutazione che le vostre idee religiose vi davano di essa. Credere che la vita sia I'unica occasione
che I'uomo ha per meritarsi un premio od un castigo senza fine, tiene - o per lo meno dovrebbe tenere —
desta I'attenzione dell’uomo verso problemi morali, pili di quanto non induca a fare la convinzione che
I'uomo viva pili volte; cioé abbia pili occasioni. Invece credere che la liberazione dell’'uomo giunga ad un
dato punto delle incarnazioni umane, equivale a credere che esista un tempo oggettivo che regoli la
cadenza degli eventi e che questi non possano accadere se non @ trascorso il tempo dovuto. La successione
degli stati di coscienza non € una successione temporale come voi la intendete, & una successione logica e
pur essa & un’illusione. Lo stato di coscienza che corrisponde alla liberazione dell'uomo, non ¢ regolato dal
trascorrere del tempo che & un'’illusione, ma & determinato dallo stato di coscienza immediatamente

———

Vo

—_—



precedente nella successione logica. Cosi & di tutti gli stati di coscienza. Lo scopo delle vostre esperienze nel
tempo e quello di promuovere il raggiungimento di uno stato di coscienza successivo all’attuale nella
sequenza logica. Cid avviene attraverso ad un processo che comprende tre momenti: il porre attenzione,
il rendersi consapevoli, il comprendere o assimilare. Se spontaneamente non ponete attenzione, non
comprendete e non assimilate, pensera la vita con i suoi colpi a farvelo fare. Ma se non vi fosse questo
correttivo naturale, I'intero calendario astronomico potrebbe trascorrere e la vostra illuminazione non
giungerebbe. Al contrario, indipendentemente dal trascorrere del tempo —cioé anche in questo momento —
se raggiungete la convinzione che la vostra vita non puo né deve essere contenuta dal senso dell’< io>, voi
raggiungete la vostra liberazione, perché essa non & un evento del futuro; &€ sempre un’occasione del
presente.

NON QUANDO
Brano tratto dal libro “OLTRE L’ILLUSIONE” pag. 150-151
VOCE DI UN’ALTISSIMA ENTITA’ (1978)

“Percid tu avrai capito la vita non quando tu farai il tuo dovere in mezzo agli uomini, ma quando lo farai
nella solitudine. Non quando, pur raggiunta la notorietd, potrai avere una condotta esemplare agli occhi
degli uomini, ma quando l'avrai e nessuno lo sapra, neppure te stesso. Non quando tu farai il bene e ne
vedrai gli effetti, ma quando lo farai e non ti interesserda avere gratitudine, né conoscere l'esito del tuo
operato. Non quando tu potrai aiutare efficacemente e disinteressatamente, ma quando aiuterai pur
sapendo che il tuo aiuto a nessuno serve, neppure a te stesso. Non quando tu ti sentirai responsabile di tutto
cio che fanno i tuoi simili, ma quando conserverai intatto il senso della tua responsabilita, pur sapendo
d’essere I'unico uomo al mondo. Non quando tu avrai compreso che tutti gli esseri hanno gli stessi tuoi
diritti, ma quando tratterai 'essere pit umile della terra come se fosse Colui che ha nelle Sue mani le tue
sorti. Non quando tu amerai i tuoi simili, ma quando tu stesso sarai i tuoi simili e 'amore.”

[l Cerchio Firenze 77,e che cosa si proponga, lo ha detto molto bene il Maestro Dali. Egli afferma che €
molto pilu chiaro dire che cosa non & il Cerchio, perché umanamente, fisicamente, non esiste. Infatti,
non & una organizzazione né un organismo, non & un’associazione né un gruppo, non & una setta né una
consorteria ;esiste solo idealmente, costituito da tutti coloro che condividono la concezione della Realta che
i Maestri cercano di illustrare. Non esistono sottoscrizioni e soprattutto ufficiali rappresentanti, perché
nessuno puo considerarsi depositario della concezione che i Maestri illustrano, in quanto ciascuno recepisce
soggettivamente e quindi limitatamente. Esistono i testi delle comunicazioni, che costituiscono la fonte
diretta delle cognizioni, e ciascuno deve comprendere quelli, non I'interpretazione che altri hanno di essi.
Ciascuno deve accettare cio che torna alla sua logica e la Verita che condivide diviene sua Verita. Non esiste
plagio: la Verita non & una idea: essa e di tutti. Che cosa si propone il Cerchio? Essendo il Cerchio una figura
ideale, non ha nessun proposito né azione a livello collettivo. Quello che ciascuno si sente di fare lo fa a
titolo personale e se ne assume tutte le responsabilita. Non esiste la volonta di fare proseliti o di imporre le
proprie opinioni e convinzioni. | Maestri stessi si rivolgono solo a chi cerca perché non & soddisfatto di cid
che sa dalla scienza, dalla filosofia, dalla religione. Essi sono portatori di una concezione e visione della
Realta che risponde a tutte le domande che, non trovando altrove risposta, creano angoscia e smarrimento;
ma non hanno alcun proposito di diffondere né tanto meno imporre tale concezione. La diffusione che &
avvenuta e puo avvenire € spontanea, non provocata; avviene grazie al consenso liberamente manifestato
di chi & venuto a conoscenza dell’insegnamento attraverso alla lettura dei libri pubblicati.

La registrazione audio di questo incontro, cosi come di quelli precedenti e molti brani dei Maestri del
Cerchio Firenze 77 possono essere ascoltati sul Sito www.cerchiofirenze77.logicadellamorale.com e su
Spotify sul podcast “Cerchio FI 77”




