Amare la vita
26/05/1970
KEMPIS:
“Salve a voi.

Quanto sia importante per I’animale il “movimento”, si puod capire pensando che ogni animale,
nascendo, sviluppa proprio grazie al movimento, e che riconosce come propria madre la prima
sagoma che si muove; anche se questa in fondo e un corpo inanimato messo artificiosamente in
movimento. Questa sensibilita che si dischiude, si dischiude vieppiu grazie al movimento. Ed in
fondo noi, figli e fratelli, non siamo che degli animali, anche se cio che si dischiude in noi non é piu
la sensibilita, ma & - o dovrebbe essere - la coscienza. La nostra coscienza si dischiude, cresce, si
amplifica grazie al movimento, alla successione, al trascorrere. In ultima analisi, forse, potremmo
dire al “divenire”.

Ora 10 non sono cosi profondo nello spiegarvi la differenza fra I’essere e il divenire, come gia molto
tempo fa in fondo ha fatto per voi il Fratello Claudio. Ma pure desidero, prendendo a prestito le
Verita da lui portate, ricordarvi queste differenze perché questo “ricordarsi” cade giusto in un
momento appropriato; in un momento di pausa. Noi abbiamo salito un gradino conoscendo le Verita
ultime che avete sapute, e dobbiamo soffermarci, dobbiamo riprendere un attimo il fiato: fare alcune
considerazioni.

Ecco che la volta scorsa vi abbiamo parlato della creativita dell’'uomo, e giustamente avete
compreso che cosa intendiamo con “creativita dell’'uomo”: I’uomo che esprime se stesso, che
realizza se stesso, il proprio “essere”. Questo ¢ dunque un “essere” e non un divenire. Ma
I’evoluzione umana, che ha radici in altri regni naturali - e voi ben lo sapete - conta una fase che é
del divenire; la fase piu sensitiva, la fase quando, questo centro, & ancora pit un centro di sensibilita
che un centro di coscienza. Ma quando diciamo “centro di coscienza” non dovete inorgoglirvi, figli
e fratelli, né dobbiamo inorgoglirci perché noi siamo - 1’ho detto or ora - molto simili agli animali
che sviluppano ancora attraverso al movimento; e noi sviluppiamo seguendo questo illusorio
trascorrere, questo illusorio divenire. La nostra evoluzione dunque ancora si svolge nel campo del
divenire. Che cosa significa questo? Nel campo delle sensazioni, nel campo del voler essere cio che
non si ¢ in realta; nel campo tutto costellato di grucce che servono a spostarci da un punto all’altro
e, nello stesso tempo, a non farci perire sotto il peso degli spostamenti. Perché 1’'uomo, figli e
fratelli, non vorrebbe spostarsi, non vorrebbe mutare, mutare i propri ambienti, le proprie abitudini,
le proprie idee. Cerca di conservare le posizioni acquisite, ma - in altre parole - in questo va contro
natura, perché si nega al movimento, quel movimento che invece lo conduce ad uno sviluppo, ad
una evoluzione. Ed ecco che la natura provvida sopperisce a questa tendenza di pigrizia innata
nell’uomo, e che cosa fa? Dei piccoli terremoti! Ecco che costringe, attraverso agli eventi della vita,
I’uomo, a spostarsi, a modificarsi, a muoversi - sempre ed anche - nell’illusione. Ma poiché 1’'uomo
che é ancora un virgulto cosi tenero, cosi... feribile, potrebbe soffrirne, pone a sua disposizione delle
grucce, delle illusioni, dei conforti, delle iniezioni di coraggio. Fino a che quest’'uomo non diventa
un tantino piu grande; in eta maggiorenne. Ed allora vengono tolte queste grucce, gli viene mostrato
il vero valore di esse. Gli viene detto - come viene detto a voi -: “Devi imparare a camminare da
solo, senza queste grucce. Cioé ad affrontare la Realta quale &, senza che essa sia velata: perché tu
stai passando ad una nuova fase del tuo ‘essere’ in cui veramente sei un centro di conoscenza e di
espressione. Recepisci in te, e attraverso di te, una forma di coscienza dell’ Assoluto”.

Ora, questo momento in cui non esistono piu dei bastoni a cui sorreggersi, &€ sempre un momento
tragico. Questo momento in cui I’individuo ¢ posto di fronte al Cosmo, privo di certi veli,
corrisponde - quando queste Verita venivano raggiunte attraverso alla iniziazione - a quella fase in



cui I’adepto si sentiva unico e solo abitatore del Cosmo. Ed in effetti ¢ cosi. La prima impressione
che puo dare la Verita della non contemporaneita del “sentire”, ¢ questa. Ma la meditazione, la
giusta comprensione di questa \erita, fanno si che viene acquisita nel giusto senso e questa
solitudine ben presto cade.

Questa osservazione pud ancora sembrare una gruccia, ma non e cosi. Allora, che cosa sono le
grucce in s¢? Sono Verita anch’esse: tutto sta come di esse I'uomo si serve. Se ne fa, appunto, dei
bastoni a cui sorreggersi per trovare conforto, o se veramente ne fa oggetto di studio, di
meditazione, di assimilazione - come deve essere - della Verita; indipendentemente dal fatto che
essa sia a lui pitu 0 meno gradita.

Una gruccia puo0 diventare la Verita della reincarnazione; la Verita della sopravvivenza dopo la
morte. Quando una persona cara ci precede nel trapasso, la Verita della sopravvivenza puo essere
una gruccia per colui che rimane nel cosi detto “mondo dei vivi”, confortato da questa Verita nel
pensiero che la persona cara sara presto o tardi riveduta - forse & meglio tardi che presto - comunque
riveduta, non persa definitivamente. Eppure questa e una Verita. Dunque la Verita si trasforma in
gruccia unicamente in funzione di come la si affronta, la si considera interiormente.

Che cosa significa, dunque, lasciar cadere le grucce e i bastoni? Significa affrontare le \erita nella
giusta luce, non servendosi di esse come di un conforto, come di un mezzo di evasione dalla Realta;
ma comprendendole perché la Verita deve essere compresa ed assimilata in se stessa e per se stessa.

Ora - lo ripeto ancora - voi siete in questa fase delicata. Alcuni veli che coprivano una Realta piu
profonda del Cosmo - del Creato mai creato - sono caduti - caduti assieme alle grucce e ai bastoni -
e voi siete di fronte a questa nuova Realta. Ma questa nuova Realta, forse, prestandosi pure in
maniera piu difficoltosa rispetto alle vecchie, & da voi cercata, & da voi presa secondo la vostra
vecchia abitudine. Voi cercate, con questa nuova Realta, di eludere la Realta. Voi cercate di adattare
questa nuova Realta a cio che ¢ parte di voi stessi, cioé delle vostre vecchie convinzioni. Voi cercate
di occultare quegli aspetti di queste nuove Verita in modo che essi risultino meno sgraditi, piu
conformi a quelle che sono sempre state, fino ad oggi, le vostre convinzioni. Quindi voi cercate di
allontanare da voi - in ultima analisi - la \erita, la Realta. Voi quindi cercate un divenire e non un
“essere”. Perché si ¢ nel divenire - anch’esso, ripeto, necessario in una fase della evoluzione umana
- sino a che si cerca di vivere non come si €, ma secondo certe convinzioni. Non come € 1’essenza
del nostro essere, ma come vorremmo essere. Cosi si e nel divenire tutte le volte che guardando il
mondo dei fotogrammi, con queste nuove Verita conosciute, voi pensate che non potete piu vivere
come una volta; ma che questa vita che vi circonda non corrisponde piu alla Realta che vi é stata
svelata e che forse per vivere realmente occorrerebbe ritirarsi dalla vita di oggi per fare vita di
meditazione. Ma, figli e fratelli, se voi riflettete bene, questo ¢ un divenire e non un “essere”. Se voi
riflettete bene, questo € un ricercare un giusto modo di vivere per essere nella Realta, per dire: “lo
vivo realmente”, e quindi per essere diversi da quello che in realta si €. Questo € né piti né meno un
divenire.

“Come ¢ allora - la domanda sorge istintiva - come € e quando si vive veramente nell’essere? E che
cosa dobbiamo fare?”. Ma ancora questa domanda puo nascondere la vostra volonta di divenire.
L’ambizione dell’io, la chiama il Fratello Claudio, perché questa é la realta. Occorre che ciascuno di
voi non abbia misteri con se stesso. Ecco il modo di esistere nell’Essere e non nel divenire. Occorre
che ciascuno di noi conosca il proprio intimo in tutta la sua realta, sia essa piacevole o spiacevole,
sia essa lodabile o deprecabile secondo i canoni della umana societa. Ma nessun mistero, nessun
lato nascosto di voi stessi deve esservi sconosciuto; deve essere, appunto, nascosto ai vostri occhi.

Quando allora si desidera allontanarsi dal mondo dei fotogrammi per vivere nella realta, si desidera
in sostanza allontanarsi dalla realta del nostro essere, per continuare un divenire.



Che fare? Amare di piu chi vi sta vicino, chi vi sta attorno. Esprimere voi stessi in questa
creativita dell’amore. Fare con piu convinzione, e in questa nuova prospettiva di idee, il nostro
dovere di uomini. Vivere piu intensamente e, nella riflessione di queste Verita che conoscete, la vita
di umani, non di asceti. La vostra natura: realizzare voi stessi nella vita, nella continua riflessione e
assimilazione delle Verita che conoscete. Ma non realizzare le Verita che conoscete a scapito di voi
stessi: voi stessi in queste Verita, e non é un sillogismo. Non dovete, a scapito della vostra
personalita, del vostro essere e della vostra natura, vivere secondo certe Verita; ma portare in voi
stessi queste Verita e farle diventare vostro “essere”, vostra natura.

Ora, questo terremoto che ¢ durato un po’ del vostro tempo, circa queste nuove Verita, ¢ in un certo
senso divenuto un po’ piu familiare.

\oi ora vi affacciate alla finestra e vedete trascorrere e passare nella via sottostante una folla di
umanita tutta volta a vivere la propria vita di uomo. Ebbene, guardando queste creature, voi potete
anche conoscere che il loro “sentire” non ¢ contemporaneo, che la loro vita, in ultima analisi, &
illusoria e tutt’affatto diversa da come appare e da come ¢ anche da loro “sentita”, eppure amare
queste creature, aiutarle. Questo sta scritto nella Verita: “Amare la vita, ma essere pronti a lasciarla
come coloro che non ’amano affatto”. Amare, essere innamorati della vita come 1 figli del mondo,
pur sapendo quanto diversa sia da come appare. Seguire certe convenzioni umane - se questo fa
parte della vostra natura - pur conoscendo quanto illusorie, quanto di comodo esse siano. Ricordate
le parole del Cristo all’'uomo che lavorava il Sabato! C’¢ una profondissima Verita, in questo.
Essere liberi intimamente. Prima di trasformare cio che sta al di fuori della vostra vita, trasformate
voi stessi; perché potete cambiare quanto volete 1’esteriore, ma il vostro sara sempre un divenire, se
a questa mutazione non corrispondera un mutare dell’““essere” vostro.

Pace a voi.”



