Le Verita comunicate verranno un giorno conosciute da tutti
13 MAGGIO 1969

DALI:
“La pace sia con voi e con tutti gli uomini, figli cari.

Eccoci qua ancora una volta riuniti, figli, riuniti per scambiare le nostre idee, per parlare insieme di
queste Verita, le quali sono sconosciute alla maggior parte degli uomini oggi incarnati, ma che
debbono essere da tutti un giorno conosciute. Ha perso forse di valore questa affermazione dopo
quello che vi abbiamo detto. Certo che si puo dire la Verita con termini ancora piu precisi, ma
sostanzialmente quello che sapete non muta: era, ¢ e rimarra vero. Non cambia di valore, non ¢
errato dire che tutti gli uomini, un giorno, conosceranno la Verita, conosceranno queste Verita che
voi gia conoscete.

Ognuno, nella gamma del suo “sentire”, nella gamma della sua vita individuale, ha questo
“sentire”, corrispondente al conoscere le Verita che vi abbiamo preannunciate; corrispondente,
oltre, all’assimilare queste Verita, a ritrovarle nell’intimo suo. Ognuno di noi - ogni individualita,
intendo dire - ha questo traguardo, questo punto di passaggio, questa fase, questo stadio; ed ¢
importante che I’'uomo si avvicini a questa Verita, comprendendola pienamente, nei riflessi che essa
puo avere della sua vita.

Ecco perché, dopo quello che vi ha detto il Fratello Kempis, che ha avuto la gioia di comunicarvi,
con parole a voi note, ma con significato piu vasto, piu profondo, la Sorella Teresa - come avete
notato - ha voluto richiamarvi in modo che voi possiate prendere giustamente queste Verita. Il
conoscere che niente trascorre, che tutto rimane, il sapere che in ultima analisi ciascun “sentire”
dell’individuo ¢ un “sentire” limitato e quindi errato, e che quindi tutti erriamo nello stesso modo; il
sapere questo, figli, da, deve dare, un’enorme comprensione. Comprendere tutti. Il collocare questa
verita nel giusto schema dell’Essere Assoluto, della natura divina, riuscire a capire che ogni
“sentire” individuale - pure essendo limitato e cosi profondamente diverso dal “Sentire Assoluto” -
¢ pur tuttavia un Suo “sentire”; comprendere tutto ci0 esattamente significa aprirsi ad una
tolleranza, nei confronti dei propri simili, senza condizione e senza limite. Perché, figli cari, chi
potra sentirsi diverso da un suo simile quando questo ha - non dico diverso aspetto morfologico,
diverso colore della pelle, o diversa eta, o parla una lingua diversa - ma quando questo suo simile ha
diverse idee, diversi principi? N¢é potra condannare il proprio simile e dire “erra”, “©¢ un meschino”,
quando sa che egli stesso esiste in una analoga forma di “sentire” e di operare.

Quando voi pensavate che ogni individuo era il succo, il retaggio del suo passato che aveva
abbandonato e che era bene non ricordare per tutto un insieme di errori commessi, allora veniva
facile condannare 1 propri simili e in quest’opera di condanna innalzare se stessi. Dire: chi odia erra.
Criticare perché cosi facendo si dimostrava agli altri, e a se stessi, che si era superiori, che si era
tutt’altra cosa. Ma quando voi sapete che il nostro passato - per quanto triste, pieno di errori e di
incomprensioni sia - ¢ 1i tuttora - ed uso un’espressione non esatta ma che mi fa comodo per cio che
voglio dire - ¢ 1i tuttora ad accusarci, come possiamo condannare i nostri simili che vediamo errare?
Quanta tolleranza dobbiamo avere, figli! Quanto il nostro prossimo dobbiamo sentirlo identico a
noi! Forse non noi nello stadio attuale del “sentire”, ma lui nell’insieme della sua vita, a noi
nell’insieme della nostra! Sono due diversi stadi di “sentire”. Cosi come voi vedendo un vostro
simile dormente, non potreste dire che ha diversa natura da voi per il solo fatto che nella situazione



contingente sta dormendo e voi siete allo stato di veglia, o viceversa. Ed invece soffermatevi, figli
cari, su quanti sono i motivi che ci fanno sentire i nostri simili diversi da noi. Quanti! Il loro modo
di vestire, il loro modo di pensare; basta un nulla e gia noi, sentendo gli altri diversi da noi, creiamo
fra noi e loro una barriera. Che cosa significa questo che io voglio dirvi? Significa forse che dovete,
tollerando tutti, essere cosi acquiescenti con gli altri, da condividere le loro idee ed aiutarli nella
realizzazione dei loro principi? No. Significa solo - € una cosa che pud sembrare tanto facile, ed
invece tanto ¢ difficile - amarli, amarli e comprenderli. Amarli tanto da capire che il loro stadio di
“sentire” ¢ quello che ¢. Non ¢ quello che appare ai nostri occhi, ¢ diverso, € comunque sia puo
essere piu o meno limitato del vostro, ma ¢ il loro, ed ¢ un capitolo della loro esistenza, della loro
vita individuale. Amarli quindi anche se il loro “sentire”, quale voi riuscite ad indovinarlo o quale
voi lo ritenete, ¢ un “sentire” diametralmente opposto al vostro, ¢ un “sentire” totalmente diverso a
quello che voi state percependo. Questo significa la tolleranza. Ma non significa, figli, tolleranza,
condividere 1’azione degli altri quando questa ¢ diversa e non rispecchia il vostro “sentire”.
Ciascuno deve seguire il suo “sentire”, e comprendere che il “sentire” degli altri ha la stessa ragione
d’esistere del proprio.

Riflettete su quante sono le occasioni che fanno di voi delle creature “chiuse”, non aperte; che
fanno di voi delle creature isolate, circoscritte. Riuscite a capire, al di fuori degli schemi che sono
stati e continuano ad essere la vostra salvezza di ieri e di oggi, ma che non sono - € non saranno - la
vostra salvezza di domani. Perché gli schemi, i canoni, i principi che conoscete sono profondi e
giusti e recano ordine; sono come lo scoglio che fu di salvezza ieri, ma anch’essi saranno
abbandonati. Dunque al di 1a di cio che fino ad oggi, e con molto profitto, pud avervi tenuti
incolonnati, soggiogati anche; che ha fatto come le guide che si pongono ai piccoli quando iniziano
a camminare, al di 1a di questi schemi, figli, vi sono altri principi, altri concetti tanto validi, piu di
quelli che conoscete. Un’altra etica, un’altra morale che oggi vi ¢ in qualche modo sconosciuta, ma
che ha un suo profondo valore. Ebbene cercate di vedere al di 1a di quanto fino ad oggi vi ha servito
ma vi ha chiuso, e proprio perché vi ha chiuso, vi ha servito. Ora, che cominciate a crescere,
sappiate vedere al di 1a dei muri domestici, al di 1a di quello che credevate insormontabile. Il
peccato, I’errore, non sta nel superare i solchi, le linee, i confini che gli uomini e i Maestri
saggiamente hanno tracciato. Ma sta nell’intenzione e nella ragione con la quale questi confini,
questi solchi, queste linee si superano, si scavalcano, si abbattono.

L’uomo sa che certe cose non si debbono fare; e certe cose non si debbono fare perché, se tutti le
facessero, una societa civile non si reggerebbe piu in piedi. E la continuazione della specie non
avverrebbe piu, gli ambienti favorevoli non sussisterebbero piu. Dunque le impalcature debbono
esistere, dunque esse sono necessarie. Ma quando I'uomo ¢ cresciuto tanto da avere dentro di sé
questi principi, egli puo guardare oltre le impalcature. Puo guardare oltre cid che sta, i muri
domestici, ed allora vedra che cid che egli crede bene e male assume un significato diverso. Il male
puo diventare ai suoi occhi bene e viceversa. Anche questo pud avvenire. Prendete questa
affermazione per cid che vale. Pud capire che certi principi religiosi avevano un unico scopo
igienico; e quindi comprendere quanto erano giusti. Ma che, una volta che I’uomo ha imparato a
lavarsi, non servono piu. Certi timori della dannazione eterna erano necessari ad impedire che
I’'uomo si scatenasse; sono stati strumentalizzati al fine di soffocare, anche, le creature e cosi
permettere che altri, alle loro spalle, si arricchissero e conservassero posizioni di privilegio.
Ricordate quando vi dicevamo che tutte le forze sono doppie? Cosi molteplici sono gli scopi per i
quali gli avvenimenti umani accadono. Sempre piu ragioni concorrono, pill necessitd vengono
soddisfatte. Capire che la dannazione non esiste, eppure non scatenarsi, eppure conservare la



propria dignita e saper auto-controllarsi. Non avere dunque piu timore, non essere dalla paura
soggiogati, ed agire egualmente bene. A questo devono portarvi i nuovi insegnamenti. Dico “nuovi”
per intenderci, figli. A questo devono portarvi il senso approfondito dei nuovi concetti.

V1 benedico.

Che la pace sia con voi e con tutti gli uomini, figli.”



