PER MODIFICARE IL CONCETTO DI DIO E’ NECESSARIO MODIFICARE IL PROPRIO
MODO DI PENSARE!

DALI:

“La pace sia con voi e con tutti gli uomini, figli cari. Un caro saluto ed una benedizione a tutti voi, o figli,
che qua vi siete riuniti in attesa delle nostre parole. Ed eccoci, fedeli, rispondere al vostro richiamo; eccoci
gua ancora una volta riuniti. Una fra le poche oasi di creature che credono, confortate dalla ragione, che tanto
- quasi tutto, direi - esista oltre il piano fisico. Una delle poche oasi di creature che credono nella eternita del
“sentire”, basando questa loro fede su cognizioni le quali cercano di dischiudere la mente umana ad una
visione divina. Oh, figli nostri che ci udite, quanto le creature, consapevolmente ed inconsapevolmente,
agogneranno sapere quello che voi gia sapete! Oltre la naturale aspirazione dell’uomo di ricercare qualcosa
che vada al di la degli oggetti che egli percepisce con i sensi fisici, aspirazione voluta vuoi dal suo desiderio
egoistico di sopravvivere, vuoi dal suo desiderio di prevalere sugli altri, e vuoi - non ultimo - da un
suggerimento che gli viene dal suo spirito, ebbene figli, oltre questo ¢’¢é nell’uomo come una reazione alla
sorta di vita che oggi egli conduce; una vita cosi precisa e cosi, al tempo stesso, concreta. Una vita nella
quale tutto si fa in funzione di qualcosa che si vuole ottenere. Tutto ha una ragione d’essere nel piano fisico;
ogni azione dell’uomo, oggi - come Vvoi ben sapete meglio di me - ogni azione dell’uomo ¢ volta ad uno
scopo, uno scopo che chiude la sua ragione d’essere in questo piano fisico. Come reazione a questa vita
materiale, figli, I’'uomo aggiunge agli altri un desiderio di Spirito, di sottile, di qualcosa che va al di 1a di cio

che egli percepisce e vede. Ebbene, ancora, in generale, ’'uomo questa sua aspirazione la coltiva con
elementi muti, direi basilari, le prime nozioni. Prega. Non sa bene che cosa, forse senza essere
completamente convinto dell’esistenza di Iddio. Oppure si rivolge ad una sorta di filosofia che in qualche
modo lo salvi da tutte le cose che si conoscono e si possono toccare con mano; e che trovi cosi un riscontro
che dia soddisfazione a quella ambizione, aspirazione di spiritualita. Ebbene, figli, queste sono cose
elementari, sono come I’ABC di una volta, eppure man mano, cominciando a scoprire che il tempo ¢
estremamente relativo, poco a poco - strano a dirsi - I’'uomo modifichera il suo concetto di Dio. Voi gia
sapete quanto sia relativo il tempo, tanto relativo che addirittura non esista. Voi, per altre vie, senza ricorrere
al mondo siderale, al mondo degli astri, degli Universi fisici e a tutte quelle osservazioni e cognizioni che si
fanno e si conoscono osservando il mondo degli astri, voi senza tutto cio gia sapete e capite che il tempo non
esiste. E partendo da questa constatazione, figli, voi modificate il vostro concetto di Dio, vi avvicinate di piu
alla Realta di cio che E. Per fare questo - e lo ripetiamo ancora senza stancarci - dovete cambiare il vostro
modo di capire le cose, il vostro modo di raffrontare quel sistema che fino ad oggi avete seguito come
uomini. Come puo un selvaggio capire Iddio se non abbandona il concetto che ha dell’Ente Supremo, come
di una divinita che si debba ossequiare, che si debba temere, che sia capricciosa, che debba essere calmata
nei momenti di ira? Come pud il primitivo innalzare, ampliare il suo concetto di Dio, se rimane ancorato a
guesta visione? E cosi, figli, non dovete scoraggiarvi, ma tanto € il divario che esiste fra il concetto che
1’uomo generalmente ha - ed avevate od avete, in fondo - di Dio e ciod che E in Realta. Per taluno di voi, tutto
ci0 puo rappresentare turbamento: le nostre parole che assumono due diversi significati, in apparenza; cio
che noi diciamo oggi che pu0 essere inteso - ad un esame superficiale - come una contraddizione con cio che
ieri dicevamo, tutto cio scoraggia taluno di voi. Ma noi vi diciamo: non dovete scoraggiarvi, non dovete
soffermarvi sul senso ostico delle parole, dei vocaboli, delle espressioni, figli. Dovete trascendere questo
senso, in serenita ed in semplicita capire che cosa vogliamo dirvi con tanto amore, figli cari. Capire il nostro
messaggio che piano piano, delicatamente, cerchiamo di far giungere al vostro cuore. Delicatamente per non
turbarvi, per non farvi del male, per aiutarvi. Questo dovete capire. E cerchiamo di arrivare piu profondo
possibile perché quello che vi diciamo sia spremuto da voi, sia da voi ricevuto al massimo. Tutto il
significato che le nostre parole hanno sia da voi inteso. Comprendeteci. Siete voi che dovete entrare nel

1 Brano tratto da: “SINTESI. Cerchio Firenze 77. Firenze: pubblicazione privata, 1973. p. 63.”



senso delle parole, siete voi che dovete afferrare i concetti. Noi possiamo solo impiegare tutto I’amore che
abbiamo, figli, e di conseguenza tutta la pazienza necessaria nel ripetere e cio non ci porta fatica perché tanto
vi amiamo. In forza di questo amore che qua ci avvince, io vi benedico e vi auguro che questo ciclo di
riunioni sia per voi veramente proficuo. La pace sia con voi e con tutti gli uomini, figli cari.”

E Xz

PENSARE A DIO NEL MODO GIUSTO?
DALL:

“La pace sia con voi e con tutti gli uomini. Parlare di Dio, cosi come lo concepiscono i mistici, in mezzo a
questa societa, figli cari, € certamente una cosa singolare; infatti quale successo puo avere chi parla di un
argomento che non é - non dico poco - ma forse per niente inteso nel senso giusto. Si, certo, lo dicono le
statistiche che nel mondo del progresso della scienza, della matematica, della precisione, tanti sono quelli
che pensano a Dio o all’occulto, ma pensare a Dio nel modo secondo il quale gli uomini lo pensano, e
pensare a Dio come noi intendiamo, sono cose profondamente diverse. Al giorno d’oggi chi pensa allo
spirito, alla spiritualita, alla religione, indubbiamente - e questo sia detto senza offesa per alcuno -
indubbiamente é un soggetto che ha qualcosa di non perfettamente normale, perché si pensa a Dio, alla
sopravvivenza, non nel modo giusto, ma solo sperando di essere aiutati nei nostri problemi. Questa ¢ la vera
intenzione secondo la quale gli uomini, oggi, pensano all’Ente supremo. Ecco, noi non intendiamo questo

concepire I’Ente che tutto permea, tutto sostiene ed evolve. Noi vogliamo fare di voi dei mistici, dei religiosi,
nel senso esatto. Forse seguiamo una strada del tutto diversa da quella che in genere percorrono gli uomini,
coloro che vogliono sostenere e fondare una religione, una scuola spirituale, i quali a piene mani dispensano
il presunto, od un presunto aiuto spirituale che serve a farvi superare le difficolta della vita. Questi
promettono ai loro adepti ogni sorta di beneficio, possibilmente nel mondo che segue quello fisico, che segue
la morte, perché meno controllabile. Noi invece vi diciamo: “Tutto E, figli; entro di voi ¢ una sorgente di
forza, di comprensione, di vitalita, di azione, che voi neppure lontanamente supponete. Cercate di attingere
da voi stessi, da questa sorgente che & in voi per camminare. Non vendetevi ad altri, ultimi fra tutti a coloro
che vi promettono una salvezza nell’aldila. Voi soli, 0 meglio ciascuno di voi singolarmente, e solo e da solo
puo operare la propria salvezza. Nessuno puo farlo per lui”. Ecco, io ho iniziato questo mio discorso
parlandovi di Dio, ed allora se voi pensate a Dio dovete farlo non perché pensate di avere da una condotta
ossequiosa nei Suoi confronti un qualche beneficio, qualche aiuto nella vita di tutti i giorni, che vivete cosi a
volte faticosamente, ma perché questo pensiero susciti, dentro di voi, la Sua nascita. Perché lddio prima di
trovarlo sugli altari, figli cari, € nell’intimo nostro. Vivete ogni giorno pensando che ogni giorno che
trascorre segna o segni, una tappa per ritrovare in voi la divinita. Siate certi di questo. Ogni trascorrere di
“sentire”, o di tempo astronomico, segna un abbreviarsi dello spazio che rimane fra voi e la vostra meta. E
guando voi siete certi che non vi accostate a Dio per avere dei benefici, ma unicamente per amore verso di
Lui, allora voi avrete la certezza di avere entro di voi I’esatto concetto della divinita. La pace sia con voi e
con tutti gli uomini, figli cari.”

*k*k
VIRTUALE FRANTUMAZIONE DEL SENTIRE ASSOLUTO?®

KEMPIS:

2 Brano tratto da: “CONOSCI TE STESSO? Teoria e pratica dell’autoconoscenza e della liberazione. Scuola del Cerchio
Firenze 77, (a cura di Pietro Cimatti). Roma: Edizioni Mediterranee, 1990, pp. 146-147."

3 Brano tratto da: “OLTRE L'ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realtd. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee,
1978, pp. 258-261."



“(...) Siete tornati a parlare ancora della preghiera, ed € quindi ancora mio dovere ricordarvi che la preghiera
certo ¢ sempre utile; tanto utile che quando null’altro puo potere, per ragioni karmiche, per divieto di Karma,
ecco che la preghiera si trasforma in bene per colui che 1’ha mossa. Questo, naturalmente, come ultima
possibilita; ma prima di questo, quando non esistono divieti karmici, la preghiera & grandemente utile. 1l
concetto generale, fondamentale € questo: a voi approfondirlo, a voi saperlo conciliare attraverso alla
comprensione, con i vostri luoghi comodi del pensiero, con la vostra personalita, con le vostre convinzioni,
in modo che per voi la preghiera rappresenti sempre qualcosa di grande valore, in modo che il valore della
preghiera, da queste rivelazioni, non venga diminuito, ma anzi accresciuto. (...) Il Cosmo, pur scomposto in
una miriade di fotogrammi, & un’unica cosa. Niente muta in assoluto. “Ed allora - vi chiedete voi - come
accade che questo susseguirsi del ‘sentire’ esiste?”. Non c¢’¢ che, per farvelo comprendere, ripetere parole gia
dette, perché qui veramente si tratta di comprendere, di “sentire” questa Verita, non di capirla con la mente.
Per propria natura il veicolo akasico & composto cosi, in modo analogo - non eguale, in modo analogo - agli
altri veicoli. E mentre gli altri veicoli non sono che un insieme di fotogrammi, di unita di mutazioni, il
veicolo akasico € un insieme di unita di “sentire”. Ed ecco allora che ciascuna unita di “sentire” ¢ unita
sempre, collegata sempre, ad un relativo mondo di fotogrammi del piano mentale, del piano astrale, del piano
fisico. Doppia pud essere questa collana di perle laddove esistono le varianti, ma una ed una sola sara seguita
di queste due file di perle. Ed allora, che cosa é che trascorre? Niente, in assoluto, trascorre, ma sono queste
unita di “sentire”, per loro stessa natura, chiuse da questo senso di provenire da una situazione precedente per
sfociare in una situazione seguente. Questa ¢ la vera individualizzazione, € la vera frantumazione

dell’ Assoluto nei “molti”; dell’Uno nei molti. Questa, a livello individuale. Questo concepire di venire da
una situazione precedente, per sfociare in una situazione seguente, occupa l’eternita. Pur dando all’individuo
il senso di qualcosa che deve compiersi - e che in effetti si compie - non pu0 essere collocato in un momento
preciso dell’eternita; € questo circoscrivere del “sentire” ad una unita del “sentire” che da I’illusione di
qualcosa che sta in un punto preciso del tempo o dell’eternita, ma cosi non €. Esiste per un solo “sentire”, per
sentirlo una sola volta, ma non ha ubicazione né nel tempo né nello spazio. Ecco allora I’altra domanda: se
dunque queste unita di “sentire” costituiscono la vera frantumazione dell’Uno nei molti, puo essere che, fra
me ed un altro, la differenza sia solo costituita da una variante del “sentire Assoluto”? E pud darsi che a

“sentire” tutti questi “sentire”, sia Un unico “sentire”? A voi la risposta. L’unico ostacolo che noi
abbiamo a comprendere questo concetto é che noi partiamo dal basso, da noi, individui - pensando che noi
individui, domani possiamo essere un altro individuo. Certo che non vi sarebbe niente di strano, dal
momento che oggi possiamo “sentire” guesta vita come un individuo con una personalita, ed una
incarnazione successiva sentirla con una personalita diversa, eppure rimanere lo stesso individuo. Ma, per
comprendere meglio questo concetto, dobbiamo pensare a noi individui non come ad una unita che dal
basso sale verso ’alto, ma come a cio che sta in alto e che vive, “sente” cio che sta in basso, se mi &
concesso di usare questi termini. Allora, nel momento in cui questo qualcosa che sta in basso, riprende la sua
coscienza di cio che &, ecco che allora la coscienza di tutte le teorie dei “sentire” individuali - € non gia come
gualcosa che viene improvvisamente, come qualcosa che nasce, che spunta come un fungo -, ma come vera e
propria esperienza vissuta, perché se c’¢ un “sentire immenso” che vive e percepisce ogni esperienza
individuale - ogni esperienza individuale - questo ¢ il “sentire Assoluto”; e nel momento in cui un “sentire”
individuale si ritrova nel “sentire Assoluto”, ¢ come se avesse vissuto e percepito ogni altro “sentire”
individuale. Ecco allora dunque che cosa significa amare il nostro prossimo come noi stesso. Questo. Non
v’¢& nessuna differenza, in realta, fra noi, voi, io e te, ma ogni cosa ¢ in Lui. E Lui moltiplicato nei molti che
si riassume nel Tutto e nell’Uno. E questo mare immenso di “sentire”, di coscienza che compenetra ogni
unita elementare dei Cosmi e del Tutto stesso e del Suo stesso Essere. E Lui che esiste allo stato di “sentire”,
non solo limitato e chiuso in un “sentire” individuale, ma anche in un “sentire Assoluto”, fino all’ultimo
atomo del Suo stesso Essere. Lui ¢ “sentire” per eccellenza. I nostri “sentire” individuali che sembrano
trascorrere e giungere ad una conclusione, e che contano il “sentire” dell’inizio ed il “sentire” della
conclusione, in realta non trascorrono mai, non mutano mai, sono eterni come Lui, perché di Lui fanno parte.

3



E la stessa legge che ha frammentato questo “sentire Assoluto” e quindi Lui stesso - perché Lui stesso, la Sua
stessa natura é legge - che ha fatto si che questi frammenti fossero uniti da questo senso di provenire “da” per
sfociare “in”. Solo in questo modo potevano sussistere le unita di “sentire”, solo in questo modo poteva
chiudersi un cerchio che delimitava un “sentire” limitato, una unita di “sentire” diversa 1’una dall’altra:
questo credere di provenire “dal” per giungere “a” € cio che isola e rende esistenti le unita di “sentire”. Ma
nessuna parola puo farvi comprendere questi concetti. Ogni parola é incapace, unitamente a chi la pronuncia.
Noi non possiamo che pregare che ciascuno di voi possa, attraverso a queste indegne parole, giungere a
“sentire” questi concetti. Possiamo aiutarvi servendoci di Verita punti di passaggio, e con questo compiere
ogni sforzo possibile, ma quelli che debbono comprendere siete voi. To vi auguro, con tutto I’amore che vi
portiamo, che possiate presto giungere a questa comprensione, perché in essa é la liberazione da ogni
affanno, dall’attaccamento di ogni apparenza, ¢ veramente 1’abbattersi di ogni divisione. Raggiunto non gia
attraverso alle riforme, ma attraverso al “sentire” interiore. Significa prendere coscienza di se stessi, di cio
che si ¢; significa prendere coscienza del TUTTO. Pace a voi.”

TUTTO E*
KEMPIS:

“(...) Tutto ¢ nell’ Assoluto, anche quello che chiamavamo relativo non ¢ che un aspetto dell’ Assoluto ed &
nell’ Assoluto. Dunque niente trascorre. Dove? Solo nell’Eterno Presente? No. Niente trascorre in senso
assoluto. Dunque I’Eterno Presente esiste come un ente a sé, depositario del Tutto, nel quale Eterno Presente
niente muta, trascorre, passa, si aggiunge, si accresce? Ed esiste poi un Cosmo nel quale qualcosa muta,
passa, trascorre, cresce? No. L’Eterno Presente non ¢ che lo stato d’essere, di esistere del Tutto. Il Cosmo
stesso - visto dall’ Assoluto, cio¢ al di fuori dell’illusione che lo fa apparire come definito, come trascorrente
e come accrescentesi - il Cosmo stesso € Eterno Presente. Il relativo stesso & sempre, & senza tempo, € senza
fine. Dunque questi limiti, questi confini del Cosmo che eravamo abituati a collocare in modo preciso per
aiutarci nella comprensione, questi confini che servivano a dividere il bene dal male, il bello dal brutto, il
relativo pieno di brutture, di storture, di cattiverie, dall’ Assoluto tutto meraviglia e bellezza, questi confini
cominciano ad oscillare, a cadere. Cade forse tutto? No! 1l Tutto acquista un significato piu aderente alla
Realta, il Tutto acquista un senso piu proprio. “Perché - vi siete chiesti - il Cosmo deve vedere I’intervento di
una missione extra-cosmica?”. Ecco dunque che non si puo pit parlare di Cosmo e di missione extra-
cosmica, ma di un Tutto unico, di tutti i Cosmi nell’ Assoluto, intessuti, sangue del sangue dell’ Assoluto.
Carne della carne dell’ Assoluto, dove I’illusione esiste solo nel momento in cui dall’ Assoluto ci si
circoscrive, ci si isola, ed allora solo si diventa relativi, ed allora solo diventa il tempo, acquista un senso lo
spazio, un senso il trascorrere. Solo allora € emanato il relativo, solo allora il limite vige; ma quando &
possibile creare un momento che significa un tempo laddove il tempo non esiste? Quando ¢ possibile
circoscrivere qualcosa laddove la circoscrizione non ha significato? Questo che io vi dico ha solo significato
accademico, solo significato per comprendere, non ha altro significato. Non ¢’¢ un “ora”, “ora”, “qui”

nell’ Assoluto. Non puo esistere questo, non puo esistere un punto dell’evoluzione degli individui

nell’ Assoluto. Questo trascorrere, questo passare, questo attendere un futuro, rimpiangere il passato, sentirsi
qui e non la, non ¢, figli e fratelli, che un’illusione. Un’illusione del “sentire” individuale il quale, per cosi
chiamarsi, cosi e solo in questo modo puo sussistere. Ecco dov’é 1’unita del Tutto: in questo. 0 vi auguro,
con tutto il mio amore, che possiate intravedere che cosa si nasconde oltre il suono povero e misero di queste
parole. Vi amo e vi benedico.”.

4 Brano tratto da: “OLTRE L'ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realtd. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee,
1978, pp. 225-227"



DIVERSO MODO DI ESISTERE DI UN’UNICA COSA -

SKEMPIS: “(...) C’¢ differenza fra noi quali siamo, nel modo di esistere attuale, e noi quali fummo nel
modo di esistere di allora? La differenza & un diverso modo di esistere. E cio che mi differenzia, in fondo,
dalla figlia N. o dalla figlia B. & un diverso modo di esistere: diverso. Ma se io guardo la serie dei numeri,
vedo che ciascun numero, in fondo, diverso dall’altro, &€ un diverso modo di esistere dell’unita. L’unita che

ripetuta, moltiplicata, divisa e via dicendo, combinata in modo diverso, mi da un’entita numerica X, la quale

e differente da una entita numerica Y solo perché guesta unita - comune base ad entrambe - & combinata

inmodo diverso. Ma tanto X quanto Y sono un diverso modo di esistere dell’Unita. Ed allora se I’ Assoluto ¢
il Tutto e I’unita, prima serie dei numeri, ¢ 1’inizio del tutto relativo - del relativo - e se v’¢ questa differenza
fra lo stato di evoluzione mio attuale ed uno precedente - che ¢ diverso modo di esistere di allora rispetto ad
ora - questo diverso modo di esistere ¢’¢ anche fra me e chi mi sta vicino, ma ¢ un diverso modo di esistere
di un cosa unica: del relativo in senso lato. Dunque v’¢ un Assoluto, vi € un relativo e tutto cio che sta oltre il
relativo, e un diverso modo di esistere di una stessa cosa, di questo idealizzato relativo. E tutto dunque, in
fondo, & una stessa cosa. E la base comune che & in ciascuna cosa; e cosi come fra me ed un mio diverso
modo di esistere - pur appartenente alla mia individualita - nulla v’¢ di differente se non questo diverso modo
di esistere, ¢ cosi come nulla di diverso v’¢é fra me e chi mi attornia se non un diverso modo di esistere, noi
vediamo che ciascuno di noi, ciascun individuo, appartenga o no ad una stessa individualita, non e che un
diverso modo di esistere del relativo. Non é che una sua variante. Una variante del relativo, una possibile
combinazione della Unita. Ed allora come e come giusto suona il Comandamento: “Ama il prossimo tuo
come te stesso!”. Pace a voi.”

5 Brano tratto da: “OLTRE L'ILLUSIONE: Dalle apparenze alla realtd. Cerchio Firenze 77. Roma: Edizioni Mediterranee,
1978, pp. 217-220."



