
1 

 

I SABATI DEL CERCHIO 

Firenze 08 marzo 2025 

PERCEZIONE e CREAZIONE 

------------ 

“Siete i custodi del seme” 

Dali: “La pace sia con voi e con tutti gli uomini, figli cari. …ha un significato per voi, dal momento 

che noi vi seguiamo costantemente; seguiamo non solo le vostre azioni, ma i vostri pensieri, i vostri 

sentimenti, ed ecco che quindi ritrovarsi assieme significa - per noi - non già vedervi solo ora, ma 

vedervi riuniti mentre ci invocate. Questo solo, che è poco rispetto al vostro tempo fisico, che è 

tanto rispetto al significato della riunione. Noi dobbiamo avere consapevolezza di quello che stiamo 

facendo, noi dobbiamo essere coscienti di che cosa questo rappresenta, di quale ponte meraviglioso 

noi stiamo gettando, e ringraziare l’Altissimo che ci concede di poter comunicare in modo così 

diretto e reale e puro. Voi forse prendete queste riunioni per il suono delle parole che vengono 

pronunciate e non potete capire che cosa sta al di là di questi suoni. Non solo dal punto di vista del 

significato dell’insegnamento, bensì anche dal punto di vista delle forze che agiscono in queste 

comunicazioni. Noi non vogliamo fare di voi, con queste parole, degli esseri che a tutto credono, 

suggestionati e suggestionabili, non certamente. Ma vogliamo, nei limiti della ragionevolezza e 

dell’analisi critica, serena, voi abbiate coscienza di quanto accade in questa comunicazione; 

comprendere che quello che voi state vivendo ora, singolarmente, nel vostro tempo umano, 

rappresenta il futuro “pensare-sentire” dell’umanità. Ora voi siete come quell’accorto coltivatore 

che conserva durante la carestia e la siccità una certa quantità delle messi, senza cibarsene, per poter 

fare di questa “seme” per i tempi migliori. Voi in questa posizione siete nel mondo, 

inconsapevolmente custodite quel “seme” che nei tempi migliori che già si stanno preannunziando, 

costituirà la base di un nuovo e più fruttuoso raccolto, che si estenderà su tutto lo spazio-tempo 

occupato dalla vostra razza. Vi lascio momentaneamente. La pace sia con voi e con tutti gli uomini, 

figli cari!”  

“Percezione e Creazione”  (da OLTRE IL SILENZIO, pp. 224-231) 

Kempis: “C'era una volta un pezzo di legno, diranno subito i miei ascoltatori, memori di giovanili 

letture circa un burattino chiamato Pinocchio. No, c'era una volta un re. Era l'epoca in cui l'uomo 

concepiva la realtà nella quale viveva a sua immagine e somiglianza. Tutto era una persona: il 

vento, il tuono, il sole, la luna. Perfino Dio era concepito come un sovrano che bisognava servire e 

ossequiare per non incorrere nella sua collera e subire il suo castigo. Questi tempi sono passati, 

nessuno oggi crede più a una simile realtà; perfino i fanciulli non credono più che dentro un 

apparecchio radio ci siano nanetti che parlano e suonano. Nessuno ci crede più, tranne gli esoteristi 

e i religiosi. I primi, infatti, continuano a pensare alle forze intelligenti che concorrono alla 

manifestazione della vita cosmica come a degli esseri dotati di coscienza: raffigurazione, questa, 

che andava bene nell'epoca passata quando nulla si sapeva della meccanica della natura. I secondi 

ancora si ostinano, per sciocco e insensato timore reverenziale, a concepire Dio un essere che agisce 

giudicando e decidendo. Certo, si deve riconoscere che una cosa è tanto più affascinante quanto più 

resta misteriosa. Una volta che se ne è scoperto il funzionamento diventa naturale e perde il suo 

aspetto magico; e se, nel comportamento intelligente di una cosa, nell'ignoranza si è portati a 

credere e spiegare che dietro ad essa agisca una persona trascendente, una volta capito come la cosa 

sia, tutto diventa naturale e ci si affranca dalla paura di ciò che l'ignoto può causarci. È paralizzante 



2 

 

il timore che deriva dall'essere sotto il tiro di una presenza misteriosa che non sai come trattare, di 

cui non vedi le reazioni, di cui non sai l'umore e che quindi ti lascia senza difesa. Ed è comodo, per 

chi si dice rappresentante o comunque ascoltato da quella persona, non spiegare che tutto è naturale, 

anche ciò che trascende il mondo percepito dai sensi del corpo-perché dello stesso mondo si tratta-

mondo che non cambia struttura per il fatto che i sensi fisici non lo percepiscono. È comodo perché 

è facile manovrare persone impaurite che non sanno cosa fare, e così sfruttarle per proprio 

tornaconto. Sì, cari: scoprendo il mondo percepito dai sensi fisici l'uomo ha constatato che è logico 

e razionale a tal punto da apparire, almeno in una visione limitata, meccanicistico. A mano a mano 

che l'uomo si è costruito dei mezzi di indagine che hanno ampliato i suoi sensi e fatto scoprire una 

porzione più grande della realtà, o altri aspetti di essa, sempre ha trovato la stessa razionalità e la 

stessa logica; a tal punto che la ricerca scientifica altro non è che la ricerca della logica della natura. 

Cari esoteristi, mai nessuno troverà gnometti e fate che accudiscono alla vita della natura perché 

quelle erano personificazioni, immaginate dall'uomo, delle forze intelligenti in virtù delle quali la 

vita si manifesta; ma neppure quelli” intelligenti” può in qualche modo attribuire una natura di 

persona a tali forze; infatti, per intelligenza si intende la capacità di capire bene e prontamente e 

rispondere in modo logico. Intelligente è un interruttore crepuscolare che attiva automaticamente 

l'illuminazione artificiale al calar del sole. Nella concezione antica degli esoteristi e religiosi, quel 

piccolo apparecchio diventa una persona, così come sono diventate persone le intelligenze celesti 

che governano la vita cosmica, in effetti più simili a robot che ad esseri. La Verità-enunciazione 

della Realtà-per essere comprensibile ha una veste adattata alla cultura dei tempi e dei popoli. La 

forma nella quale la Verità è presentata, quindi, deve mutare per rimanere vera. Non ci si può 

ostinare a conservare certe immagini che servivano ad avvicinare la Realtà a chi aveva un abito 

mentale ormai superato, altrimenti si dà più importanza alla forma che alla sostanza e si creano 

sacerdoti che mascherano il loro vuoto abissale nelle scuole di inutile nozionismo. 

 Noi pure, se non vogliamo fare la stessa fine, dobbiamo essere i rinnovatori di noi stessi rimettendo 

a fuoco, precisando più profondamente, a mano a mano che procediamo nell’esposizione 

dell’insegnamento, i concetti già espressi. Forse i temperamenti romantici resteranno delusi a sapere 

che i folletti, gli gnomi e tutto quel mondo di favola dell’esoterismo di maniera è creazione della 

fantasia, e che si è più nel vero se si concepiscono gli spiritelli della natura come dei robot. La 

scienza si sostituisce alla favola. Sia ben chiaro: io non dico che non esistono le forze intelligenti 

che concorrono alla vita cosmica; dico che è errato personificarle, come è errato personificare Dio. 

Anzi, tutto quanto la fantasia più strampalata immagina, esiste. Dirò di più: tutto quanto esiste è 

reale.  

Sissignori: se non siete d’accordo, si tratta solo di intenderci sul termine “reale”. Esistenza e realtà 

si identificano: un pensiero, nel momento che è concepito, esiste ed è reale. Se si pensa ad un asino 

che vola, quel pensiero è reale. Certo nel piano fisico non esiste una forma corrispondente a quel 

pensiero, e quindi nel piano fisico non esiste quella realtà; ma questo è un altro discorso che nulla 

toglie alla realtà del pensiero. La realtà non è solo quella del piano fisico. Nel piano del pensiero, 

quel pensiero esiste ed è reale come tutto il pensiero, che abbia o non abbia corrispondenza nel 

piano fisico. Tutto è reale, naturalmente nella propria dimensione. L’errore è di credere che sia reale 

la sola dimensione fisica. L’affermazione da noi fatta che tutto è sostanza proprio questo significa: 

la cosa più astratta che si possa concepire, e quindi esistere, è la qualità, che pure è legata 

indissolubilmente alla quantità o sostanza. Anzi, al di là dei mondi della percezione la qualità è la 

sostanza; di conseguenza, tutto quello che esiste è reale. Non può esistere una cosa irreale in senso 

assoluto. Un miraggio non è reale-voi dite. Non è questo quello che io intendo: un miraggio è 



3 

 

costituito di “qualcosa”; in questo senso è reale; e lo è anche se non è ciò che rappresenta. Nella 

dimensione fisica, il fatto che tutto ciò che l’individuo pensando immagina non esista, fonda in 

modo errato l’opinione che le creazioni del pensiero siano irreali; cioè, che sia reale il solo mondo 

fisico. Ciò, come ho detto, è un errore. Tutti i mondi sono egualmente reali e tutti i mondi, rispetto 

alla Realtà assoluta, sono egualmente illusori; cioè, come sono percepiti non esistono 

oggettivamente. In altre parole, l’individuo non percepisce, sia pure con toni soggettivi, una realtà 

in sé stessa esistente, ma in un certo senso la crea attraverso al processo della percezione. Quello 

che esiste oggettivamente è solo una sostanza indiversificata che, captata attraverso a dei sensi 

limitati, appare come mondo fisico o astrale o mentale. Non è quindi Dio che crea o emana i 

mondi ma sono gli individui con loro sentire in senso lato e di coscienza. Se così è, allora esistono 

solo gli individui e la materia indiversificata. Però, a loro volta, gli individui sono costituiti di 

sostanza, della stessa sostanza di cui è costituito il Tutto, cioè Dio stesso; perciò, i mondi sono 

manifestati dagli esseri e gli esseri da Dio, cioè, rappresentano il virtuale frazionamento della 

coscienza assoluta. Un essere, quale virtuale parte della coscienza assoluta, ha un sentire parziale. 

Questo stesso fatto comporta, come conseguenza, una percezione limitata dall’ambiente, della 

sostanza nella quale è immerso, e che costituisce il suo non essere. La conseguenza della percezione 

limitata è la visione- creazione dei mondi fisico, astrale, mentale, tratti, ripeto, dal percepire 

limitatamente, parzialmente, la divina sostanza in sé omogenea e indiversificata. Quanto più il 

sentire è limitato e tanto più il mondo nel quale l’essere si immerge o crea è grossolano. 

Gli esseri che hanno analoghe limitazioni creano nella loro percezione mondi analoghi che, per il 

fatto di avere punti di contatto, assurgono per quegli esseri a realtà oggettiva ed apparentemente 

indipendente dai soggetti. Tale supposta oggettività è rafforzata dal fatto che la materia di un mondo 

può essere da un individuo plasmata in qualunque forma e vista così plasmata dagli altri individui di 

quel mondo. Un artigiano che crea una sedia plasma la materia fisica in quella forma, e la sua 

creazione è vista da tutti gli altri individui che, avendo le sue stesse limitazioni percettive, 

trasformano nella percezione la divina sostanza in materia, e quindi in mondo fisico. Sicché, ciò che 

l’individuo crea con le limitazioni della sua percezione, dovute alle limitazioni del suo sentire, non 

è un mondo totalmente onirico ma un ambiente, una dimensione con le sue leggi e i suoi fenomeni 

che appaiono eguali a tutti coloro che per le stesse sue limitazioni trasformano la divina sostanza in 

quell’ambiente. A sua volta, il soggettivo generale subisce un ulteriore processo di 

soggettivizzazione in forza della psiche dell’individuo che ne dà una sua personale interpretazione-

questa volta solamente sua.  

L’individuo, quindi, appalesando il suo sentire limitato, dà l’avvio a un processo di superamento e 

alla manifestazione di un sentire meno limitato, e così via. È come se l’individuo si rimirasse ad uno 

specchio e, scoprendo i suoi difetti, li eliminasse. Un individuo- uomo visto in un momento inteso 

non come tempo, ma come fase della sua struttura, è un sentire relativo, un sentire limitato. Per 

coglierlo, per vederlo singolarmente, è necessario avere una cognizione limitata, in quanto egli non 

ha una struttura oggettiva sul piano assoluto, essendo prodotto del virtuale frazionamento della 

coscienza assoluta. Allora, la cognizione che un altro individuo ha del primo non dipende da come il 

primo è, ma dalle limitazioni percettive del secondo; sicché se il secondo è nella condizione- 

limitazione che gli fa creare- percepire il mondo fisico, il primo sarà da lui visto come un uomo con 

un suo corpo avente certe caratteristiche corrispondenti al sentire che esprime. Oppure non lo vedrà 



4 

 

affatto, se egli secondo avrà scelto un momento in cui il primo sta sentendo la fase fra una 

incarnazione e l’altra.  

Questo ci fa capire che gli esseri, pur non avendo una struttura oggettiva sul piano assoluto, l’hanno 

sul piano relativo; struttura che non ha un aspetto unico, ma un aspetto per ogni fase di sentire; 

sicché come l’essere è colto dagli altri esseri dipende dal momento in cui gli altri lo colgono nella 

teoria dei suoi sentire. Questo perché tutto esiste al di là dell’apparente divenire- percepire in 

successione. Quello che l’essere percepisce non è ciò che esiste oggettivamente, non è l’unica realtà 

superstite delle precedenti che non esistono più e preliminare di quelle che verranno e che non 

esistono ancora; ma è la porzione della realtà totale-tutta esistente simultaneamente-che l’essere 

riesce a cogliere e creare in forza delle sue limitazioni, o che le sue limitazioni gli fanno cogliere e 

creare. Ora, questo cogliere e creare-se non si è ben compreso il concetto dell’Eterno Presente, cioè 

del fatto che la Realtà non è divenire ma essere-può suonare come una contraddizione. Infatti, se si 

dice che la Realtà è in stato di eterno presente, cioè che è tutta manifestata, allora l’essere la coglie 

in successione, ma non la crea. Viceversa, se la crea in successione, allora la Realtà non è tutta 

manifestata, almeno secondo la logica del divenire. Può darsi che, per introdurre il concetto 

dell’Eterno Presente e farvi comprendere che la Realtà è in essere e non in divenire, noi abbiamo 

sorvolato su certe precisazioni del genere di quella che sto per fare; tuttavia, tali puntualizzazioni 

diventano necessarie per capire le successive esposizioni della Verità, perciò abbiamo l’obbligo di 

farle, anche se le parole non sono più idonee ad esprimere concetti che fuoriescono dalla logica 

della vostra realtà.  

Il fatto che gli esseri vivono, sentono in successione il sentire legato alle situazioni cosmiche che 

tutte simultaneamente sono esistenti nell'Eterno Presente, non significa che gli esseri le sentono 

perché così sono scritte, ma esattamente il contrario: l'Eterno Presente è una Realtà in cui 

l'apparente successione del sentire è annullata. Niente d'altro. L'Eterno Presente è la condizione 

strutturale del virtuale frazionamento dell’Assoluto o, meglio, della Sua sostanza, perché la 

Coscienza assoluta è oltre il virtuale frazionamento. Il divenire, come il virtuale frazionamento, è 

sentito da ogni sentire; perciò, gli esseri, percependolo, creano l'Eterno Presente. Percezione e 

creazione si identificano; con la differenza che, sul piano della struttura del virtuale frazionamento 

tutto è creato- percepito simultaneamente; mentre sul piano del sentire relativo-sentire che è la 

conseguenza del virtuale frazionamento-tutto è creato- percepito in modo successivo. Punti di vista 

diversi di una stessa realtà che originano realtà diverse, ciascuna vera nella sua dimensione relativa. 

Allora, cambia qualcosa nei nostri fotogrammi? Assolutamente no. Infatti, se si osserva la struttura 

del virtuale frazionamento, vi si trovano tutti i sentire relativi legati a tutte le situazioni cosmiche 

dagli stessi create- percepite così come sono create e percepite in successione dai singoli sentire. Se 

si osserva la struttura dei fotogrammi in sé stessi, al di là di come la percezione dei sentire limitati li 

crea, li trae dalla divina sostanza indiversificata, si trova solo divina sostanza indiversificata. Da 

questa puntualizzazione, che mette a fuoco la creazione delle situazioni cosmiche da parte dei 

sentire, non viene meno neppure il concetto della non contemporanea creazione- percezione di una 

comune situazione cosmica da parte di due o più sentire di grado diverso. Infatti, se in una realtà più 

completa, cioè in una visione meno relativa, è sentito simultaneamente ciò che l'individuo vive 

gradualmente, non ha importanza che nell’illusoria successione dei sentire uno senta prima o dopo, 

perché in effetti non esiste “prima” e “dopo”: possiamo dire che tutto è già, purché si comprenda 

che l'Eterno Presente non è il destino, la trama che determina il forzato comportamento 



5 

 

dell'individuo, ma semmai è il dossier, l'archivio completo della sua esistenza. Per la vostra logica 

del divenire, un tale archivio è impossibile perché esisterebbe prima che gli eventi si producessero: 

ma, se ci pensate, diventa impossibile solo per quel “prima”. Allora, siccome nella Realtà più vera 

quel “prima” non esiste, perché gli eventi esistono tutti simultaneamente, quell'archivio è possibile”.  

---- 

“Superamento della limitazione” (da OLTRE L’ILLUSIONE, p. 282) 

Kempis: “Che cosa sono la luce e l'ombra, il bene e il male, l'io e il non-io, se non contrarie 

polarità in forza delle quali esistiamo? Dolore, gioia, libertà, schiavitù, vita e morte, opposti fra cui 

si libra, incerto e soffocato, un “sentire” che è il seme della divinità, ed è quello che conduce ogni 

essere a Dio, oltre ogni contrasto, ogni separazione, ogni limitazione. Ma allora, dopo avervi 

prospettato la vera morte, vi ho forse dato quello che mai nessuno ha osato darvi, vi ho forse fatto 

credere che voi siete Dio. No, noi non siamo Dio, noi quali ci sentiamo, non sopravviviamo ad un 

attimo perché ogni attimo siamo un essere diverso: ma la continuità del nostro” essere”, legando 

l'un attimo all'altro, va oltre l'illusorio succedersi di essi e ci conduce di fronte all'unica Realtà 

nella quale non possiamo che riconoscerci: Lui, perché Lui tutto comprende, Lui, in cui si è Tutto e 

si è Uno nell'Eterno Presente. Lui, che è la vera natura di noi stessi, la reale condizione d'esistenza 

del Tutto. Se allora io e voi in Lui ci identifichiamo, ci riconosciamo, chi sono io, e voi chi siete?       

Pace a voi!” 

 

La registrazione di questo incontro e di quelli precedenti e molti brani dei Maestri del Cerchio 

Firenze 77 possono essere ascoltate su  

 

 https://cerchiofirenze77logicadellamorale.com/         e su                  Spotify: Cerchio Firenze 77  

                                                                  

Scannerizza i QR code per accedere al sito (sinistra) e al podcast (destra) 

 

https://cerchiofirenze77logicadellamorale.com/

