L'insegnamento del Cerchio Firenze 77

di Paolo Grossi

Roma, aprile 1999

Memorizzando, cosi all'improvviso, sugli ultimi contenuti dell’insegnamento, le tesi finali, ci si accorge
che la semplice attenzione e lo sforzo mentale di comprendere, debbono in qualche modo lasciare il
posto alla capacita di sviluppare Uintuito.

L’'uomo, veramente, necessita di fare i conti con se stesso e le sue limitazioni, e prendendo sempre piu
familiarita col disegno generale della struttura come esposto, in particolare cio che riguarda le
aggregazioni verticali ed orizzontali dei sentire e la loro proiezione nei mondi della percezione, rendersi
conto di quanto egli sia influenzato negativamente da fattori che si rivelano essere poi illusori, non
solo nell’aspetto deludente consequenziale, ma e soprattutto, all'importanza che ad essi si
attribuisce.

L'insegnamento, gradualmente ma inesorabilmente, disintegra i capisaldi ordinari delle religioni
tradizionali. Per il discorso inerente all’occidente e in particolare le teologie che si rifanno alla figura di
Gesu Cristo, la struttura della realta presentata dai maestri fiorentini contrasta i seguenti punti:

Ilmondo non ¢ stato creato dal nulla, questa affermazione si rivela filosoficamente assurda poiché il
nulla assoluto non puo esistere (’Essere € UEssere). Non si puo allora partire da un Dio separato da
una sua eventuale emanazione ma lattributo principe della divinita &€ 'assolutezza e quindi DIO NON
PUO ESSERE UNA PERSONA, né alcunché di relativo. L’atteggiamento di giudicare, condannare,
offendersi, perdonare non puo riguardare Dio come espressione assoluta, anzi questi moti dell’lanimo
sono peculiari dell’'uomo che € indubbiamente un essere relativo.

Il concetto di divinita che meglio esprime il criterio di assoluto € quello di un ETERNO PRESENTE, una
realta non soggetta a mutazione, dove il tempo come percepito dagli uomini non esiste, che
rappresenta in modo completo ed inalterabile tutto Uinsieme degli eventi che gli uomini poi
sperimenteranno in successione creando cosi il tempo. Supponendo la capacita umana di
immaginarla, questa realta puo ipotizzarsi come Uinsieme di eventi tutti fotografati e fissi, come dire
“congelati”, dove gli individui sono rappresentati come fossero nei fotogrammi di una bobina
cinematografica, cosi fotografati e senza movimento. Il cuore, la pulsazione di questi fotogrammi € la
coscienza che li anima nel momento che queste situazioni fisse prendono vita nei cosi detti mondi
della percezione.

Allora non risulta errato concepire Dio come Uinsieme e la trascendenza di tutte le coscienze e quindi
Egli & ILTUTTO UNO ASSOLUTO, LA COSCIENZA ASSOLUTA.

Proprio perché assoluta questa realta deve necessariamente contenere tutto in essa, per cui anche il
relativo.



Cio introduce il criterio della scomposizione di questa coscienza assoluta in tante coscienze relative,
ossia un virtuale frazionamento (non puo logicamente essere reale il frazionamento perché verrebbe
meno l'assolutezza divina) in gradi di coscienza piu 0 meno ampi, i quali daranno vita al cosmo fisico
come alle dimensioni psicologiche e razionali delle realta viventi ed umane. Seguendo dunque questo
filone logico si comprende che la teologia dei “novissimi”, i criteri escatologici inerenti 'eventuale
destino dell’anima, non trovano riscontro logico. NESSUN INDIVIDUO PUO ESSERE SEPARATO DA
DIO, NON ESISTE LINFERNO NE IL COSIDDETTO DIAVOLO se non come creazioni mentali e
immaginarie degli uomini (il che non diminuisce il senso di terrore e le perniciose conseguenze di esso
come risulta dalle esperienze degli ospedali psichiatrici).

Un ulteriore elemento di osservazione € che DIO non parla agli uomini, e quindi non esistono parole
dirette di DIO e dunque sacre scritture. Crollano i miti legati alla magia del libro, pur rimanendo validi
quei riferimenti che invocano i valori dell’'unione e dell’'amore.

L'errore di fondo delle teologie sembra dimostrarsi nel loro carattere antropologico, Dio sarebbe una
persona che, delusa da una alleanza precedente, decide di inviare il suo unigenito figlio per una nuova
ed eterna alleanza. Da questa esperienza sconvolgente culminante nella tragica uccisione di questo
figlio, nasce ilfenomeno Chiesa destinato a guidare le sorti del mondo, a redigere leggi e regolamenti
morali,a giudicare e condannare ed eventualmente uccidere tutti coloro che a questo disegno si
fossero opposti. Non solo ma il disegno salvifico verrebbe suffragato dalle vite miracolose dei santi.

Ma stranamente la storia del mondo ad un certo punto sembra discostarsi dai progetti iniziali delle
autorita ecclesiastiche. La riscoperta del mondo classico dara impulso alla riformulazione della
visione dell’'universo nei suoi aspetti fisici e filosofici provocando quel fenomeno chiamato scienza
che rivoluzionera la vita delle societa dell’occidente prima e dell’intero pianeta poi. Dio ripudia anche
la nuova alleanza. Assistiamo oggi ad un avvicinamento tra scienza e fede, dove la Chiesa riconosce il
valore delle scoperte scientifiche e gli scienziati ammettono la loro impossibilita di spiegare eventi
sovrannaturali responsabilizzando le autorita religiose della gestione di questi ultimi. Interessanti in
merito alcune affermazioni del Prof. Antonino Zichichi. Eppure, uno studio un poco piu approfondito
dei personaggi e delle teorie della nuova FISICA riesce a far intravedere una concezione del cosmo,
anche e soprattutto in chiave filosofica, che ripropone una visione che conferma gli errori sopra
elencati e 'allontanamento da certe figurazioni meccanicistiche e dogmatiche del passato.

Lo stesso Einstein affermava di condividere la concezione filosofica di Spinosa circa la visione
panteistica del cosmo.

L'insegnamento filosofico dei maestri del CERCHIO FIRENZE 77, allindomani del fiorire delle nuove
teorie della fisica moderna, propone una sintesi completa e logica, un vero trattato, capace di
riordinare le idee in merito ai temi principali della filosofia e della scienza. Risulta suggestivo ed
emozionante come tutti i grandi filoni della spiritualita d’oriente e d’occidente, le ipotesi scientifiche
della fisica e le concezioni ordinarie che caratterizzano la cultura attuale, vengono collocati in questo
discorso totale che partendo da un presupposto iniziale (’eterno presente) raggiunge, dopo complessi



e sottili passaggi logici, una risposta finale capace di appagare pienamente le tormentate menti
razionali bisognose di spiegazioni convincenti. Di sicuro questo insegnamento trovera obiezioni e
disapprovazioni, ma i maestri hanno sempre sottolineato il fatto che cio &€ dovuto alla coscienza
individuale di chi contrasta 'insegnamento e non alla logica che sorregge 'insegnamento stesso. |
Maestri si propongono senza pretendere di essere accettati e, soprattutto, senza alcun desiderio di
sfruttamento. E la libera scelta di chi, sentendo vibrare internamente il cuore di fronte ai contenuti dei
messaggi, (¢ il caso di chi scrive), decide di avvicinarsi a questo insegnamento ed avverte il desiderio
diimpegnarsi ad assimilarlo il piu possibile convinto del suo valore.

Tornando al discorso delle teorie della fisica moderna (relativita, discorso dei quanti e principio di
indeterminazione) e celebre un libro del fisico F. Capra dal titolo “Il Tao della fisica”, dove U'autore
risalta il fatto che le nuove scoperte della fisica sembrerebbero confermare i contenuti filosofici delle
religioni orientali. Anche Uorientalista Giulio Cogni scrivendo la prefazione del libro del Cerchio Firenze
77 “Oltre Uillusione”, osservava come le argomentazioni delle manifestazioni medianiche si
avvicinassero alle filosofie orientali raggiungendo le medesime conclusioni esposte nelle tesi
filosofiche dell’Advaita Vedanta del saggio del nono secolo Shankaracharia. Anche a me, inizialmente,
parve cosi.

Coloro che abbracciano la filosofia dei Vedanta, sostengono che DIO € l'unica realta oggettiva. Uno,
assoluto, eterno, immutabile sempre uguale a se stesso in un eterno presente. Di conseguenza cio
che a noi appare, risulta essere in realta un sogno, un’illusione cosmica, per cuiirreale, che gli indiani
denominano col termine Maya. Compito del vedantino & quello di fuoriuscire da questa prigione-
illusione attraverso la realizzazione della sua vera realta mediante la meditazione profonda che egli &
l'assoluto e non un insignificante individuo sottoposto al gioco dei contrari, all’avvicendarsi del bene e
del male. Allora questo mondo € Maya, e bene e male non hanno consistenza se non in virtu di colui
che li percepisce, e sono senza un perché logico in quanto effimeri sogni. Dio Brama soffre di
solitudine e allora crea il suo gioco, “LILA” dicono gli indiani, nel quale gli uomini sono
fantasmagoriche irreali figure e la loro concreta sofferenza si annullerebbe solo se essi s’illuminassero
nell’'improvvisa consapevolezza dell’inganno.

Ma la sofferenza esiste ed € penosamente dolorosa ci ricorda il Buddha che si impegna a trovare la via
di uscita definitiva dalla catena di nascite e di morti. Anche per il buddismo il mondo ¢ irreale, ma la
principale considerazione riguarda tre aspetti di cui Shakyamuni si era accorto. Il primo aspetto € che
la vita € impermanente, ossia soggetta a continua trasformazione, per cui 'uomo non puo fondarsi su
nulla di definitivo e cio caratterizza il secondo aspetto: la sofferenza dovuta al perenne
avvicendamento dei contrari, al perpetuo divenire della vita con nascite e morti, fino a che cessi la
sete di esistenza, il tormentato desiderio che tiene in vita Uio. Ed ecco il terzo aspetto, forse il piu
significativo. In realta non esiste alcun io! Sostiene il Buddha che non esiste una realta intrinseca reale
oggettiva delle cose, non esiste ad esempio 'anima che da vita alla persona umana; esiste un oggetto
ma non loggettivita.

Per capire questo, a mio parere, importantissimo discorso, accennerd brevemente al MILINDAPANHA.



Si tratta di un testo buddista piuttosto celebre dove si narra di un re greco, che governando la regione
ad ovest dell’India, venendo a conoscenza della fama del monaco buddista NAGASEN, desidera
conoscerlo. Interpellato, il monaco fa riferire al re che accetta di andarlo a trovare, ma lo avverte
anche non esistere alcun monaco NAGASEN!!! Il re stupito dalla stranezza della risposta attende con
ansia il suo interlocutore ed appena incontratolo esclama: “Eccoti qui o monaco, ti vedo in carne ed
ossa, dunque ci sei e non puoi affermare il contrario”. Ma il monaco ordind che venisse portata una
carrozza al suo cospetto. Inizid dunque ad esclamare: “Ecco qui davanti a te o re una carrozza
completa di tutte le sue cose, eppure io ti dimostrero che essa, in realta, non esiste. Prego di togliere
alla carrozza i cavalli o sono forse i cavalli la carrozza?!”

“No di certo” rispose il re.

“Adesso togliete i parafanghi, e poi le ruote, e poi i mozzi; ora smontate il sedile, e adesso le porte
dell’abitacolo. Ora smontate le pareti dell’abitacolo e distribuite tutti i pezzi che assemblati la
formano. Cosi non esiste alcun monaco Nagasen, ma esistono un corpo, delle sensazioni, delle
emozioni, dei pensieri ed una coscienza che tutti insieme formano un individuo che voi chiamate
monaco Nagasen. E ancora o re, la fiamma di una candela che voi vedete in modo costante bruciare,
non permane un attimo, essendo essa il riprodursi di un flusso continuo di energia sotto forma di
fuoco, che proviene dalla consumazione dello stoppino che ne ¢ alla base.”

ILracconto poi continua con altri approfondimenti della filosofia buddista, ma mi sembra interessante
riportare Uattenzione su un aspetto centrale dei discorsi dei maestri fiorentini, il fatto straordinario agli
occhi delluomo abituato a dei ragionamenti consueti, che lio, tanto amato e considerato, non hain
verita riscontro nel quadro della Realta come propostoci secondo la struttura del Sentire. Non solo
non esiste l'io, ma esso rappresenta la fonte dei dolori umani, fino a che il microcosmo (questa
I’esatta denominazione dell’individuo percepiente) non prende coscienza di appartenere di fatto ad
un’unica realta. ILSENTIRE ASSOLUTO, altrimenti detto DIO. “Arrivera” a sentirlo. L’affermazione di
questi principi pero non vuole svilire, mortificare e rendere vana l'esperienza umana, o se preferite il
dolore che accompagna 'uomo nelle sue vicissitudini terrene. E qui sta la differenza di fondo, io
credo, col concetto base della filosofia vedanta o in generale con le visioni dell’oriente. L’esperienza
umana, densa di tutte le componenti emotive, caratterizzata da vicissitudini talvolta terribili come la
guerra o le gravi ingiustizie di una societa violenta e crudele, ¢ il diretto strumento, il grande veicolo
attraverso il quale il sentire di coscienza si amplia, ciog, fa posto al grado di sentire successivo. Cosi e
in questo cosmo, negli altri non lo sappiamo.

Le visioni delle teologie tradizionali, che ci ammoniscono al fine di indurci ad un comportamento
condizionato dalla paura, vengono dai maestri superate da un quadro della realta confortato da una
illuminante e consolante logica. La liberta dell’uomo, argomentazione sempre dibattuta dai filosofi di
tutti i tempi, ne esce fortemente limitata ma salvata nel criterio logico di quell’aspetto
dell’insegnamento che sono le varianti. Crolla invece il “libero arbitrio” come propostoci dal magistero
della chiesa, e con esso crollano pure le dirette responsabilita e quindi le eventuali giustificate
punizioni. Ma anche in questo caso non si intende deresponsabilizzare 'uomo delle sue azioni, al
contrario in virtu della legge di causa-effetto egli € chiamato ad essere presente in modo molto
cosciente al suo operare, perché cio determinera il suo avvenire nelle esistenze successive.



Fondamentalmente 'individuo uomo € sollecitato ad auto-conoscersi, a capire le reali motivazioni
che lo inducono ad agire, sia nell’analisi cosciente di una situazione, sia nell’introspezione all’interno
di se stesso, una sorta di auto-psicanalisi. L'esito di questi sforzi, ci dicono i maestri, € quello di
riconoscere come tutte le nostre azioni ed intenzioni sono mosse dall’egoismo, dall’io. Ma ecco la
rivoluzionarieta dell’insegnamento, cio non significa dover per conseguenza modificare gli
atteggiamenti; non c’e infatti da dover guadagnare alcunché, perché comunque il destino ultimo
dell’uomo e quello di identificarsi in Dio, ma esprimere un grado maggiore di coscienza (da intendersi
come progressivo passaggio da una visione egoistica ad una altruistica), comprendendo le limitazioni,
le profonde motivazioni che determinano il comportamento del presente.

Quindi una attenta diretta visione di se stessi, senza colorazioni emotive e moralistiche nello scoprire
le proprie deficienze, e percio una meditazione profonda che portera ad intuire che gli esseri non sono
separati e protagonisti in proprio, ma appartenenti tutti ad un grande disegno che sirivela essere alla
fine un grande essere vivente e palpitante di amore. Non c’¢€ nessun diavolo né tanto meno un regno
del male (per buona pace dei teologi, semmai questi fattori troverebbero una loro collocazione nella
visione relativa della realta e quindi assimilabile a quegli enti che esprimono una coscienza parziale,
dunque in ultima analisi alluomo; mentre non troverebbero riscontro quando si tratti di assimilarli ad
una concezione totale della realta e del sovrarazionale).

DIO, uno, completo, assoluto, eterno, infinito, immutabile al di fuori del quale per logica nulla puo
esistere. Ma assoluto non significa statico, l'assoluto per una condizione logico-filosofica non pud non
contenere il relativo. Per cui 'essere (che come essere “€”, ecco un presente senza tempo) contiene in
sé il divenire. Queste tesi filosofiche furono al centro delle speculazioni degli antichi filosofi greci, per
I'esattezza di quelli appartenenti alla scuola eleatica come Parmenide (anche Platone ne parlain uno
scritto per Uappunto a lui intitolato) Melisso ed Eraclito. Ma questi ingegnosi filosofi non seppero (o
sarebbe piu giusto osservare che non poterono) conciliare come una realta posta in essere e quindi
senza tempo contenesse in sé un’altra realta che avesse il tempo, ossia una realta in divenire. | Maestri
ci hanno allora proposto il discorso dei fotogrammi, 'esempio della bobina cinematografica. Come
esposto precedentemente, la tesi dei fotogrammi modifica radicalmente la visione ordinaria della
realta. Non esistono piu individui che singolarmente fanno esperienza della vita, nel tempo e nello
spazio, e attraverso vicissitudini dolorose e gratificanti sviluppano una loro visione dell’esistenza, ma
esistono INNUMEREVOLI SITUAZIONI COSMICHE, “I FOTOGRAMMI”, dove gli individui sono
rappresentati in tutte le loro mutazioni fino al completamento dei fotogrammi rappresentanti tutte le
situazioni del cosmo (essi sono innumerevoli ma non infiniti poiché il cosmo, anche nella sua
immensita, si esaurisce in una realta finita). Allora gli uomini sarebbero, come nella filosofia vedanta
fantasmagorici burattini? La risposta € assolutamente no! La mia netta impressione € che il quesito si
risolva tornando al concetto base che “in realta esiste solo Dio”. Dio solo esiste oggettivamente come
realta assoluta, Egli € IL SENTIRE ASSOLUTO, ma come tale contiene tutti i sentire relativi che
rappresentano il cosi detto Piano Akasico, che tradotto in termini di coscienza significa ...COSCIENZA
ASSOLUTA....COSCIENZA COSMICA...COSCIENZE legate al piano akasico (dove realmente esistiamo
tutti noi come grado di sentire, ad es. “N152”)...quindi COSCIENZE legate alla dimensione umanae, a
questo punto, ecco manifestarsi i mondi della percezione, il cosmo fisico come lo conosciamo, che
non esiste oggettivamente come invece siamo inevitabilmente portati a credere, ma viene “CREATO-
PERCEPITO dai gradi di Sentire che sub stanziano 'uomo. Lo spazio-tempo & una diretta percezione
dell’ente che lo sperimenta e non esiste al di fuori di questo; se non c’e la coscienza umana veicolata
dalla mente, dai sentimenti e dal corpo fisico, non c’e neppure la realta fisica del cosmo. Nella logica
matematica della struttura, i gradi di sentire “vibrano” secondo un ordine preciso che prende moto dai



sentire piu grossolani, i cristalli (nominalmente indicati ad es. come
“A0000000000000000000000001” quindi un sentire contenente tutte le limitazioni) fino al sentire Z
esprimente la coscienza cosmica, primo virtuale frazionamento della coscienza assoluta. Allora prima
vibreranno tutte le “A” in ogni spazio-tempo del cosmo rappresentanti i cristalli, poi le “B” in ogni
spazio-tempo del cosmo a rappresentare i vegetali e quindi i successivi “C”, “D”, “E” di seguito fino ad
esprimere le varie diversita zoologiche e per ultimo 'uomo nei mondi della percezione. In merito ai
gradi di sentire esprimenti 'uomo, i Maestri ci dicono che la serie di incarnazioni umane interessa, nel
mondo della percezione, un tempo astronomico quantificabile in circa 50.000 anni (dunque si
consideri quante epoche ed esperienze differenti) dove 'uomo partecipa delle esperienze della vita,
manifestando gradi coscienza che lo raffigurano come un selvaggio ed infine come un santo.
Approdato alla morte mistica, il superamento definitivo dell’egoismo, abbandonera la serie delle
rinascite e sperimentera una indescrivibile beatitudine nel mondo akasico. Approfondire questi
concetti, portera a capire come sia logico parlare della “NON CONTEMPORANEITA DEL SENTIRE” e
cioe di quello sconvolgente concetto che fa vedere che tutto cio che esiste € “come se esistesse solo
per il singolo individuo percepiente”,che gli altri pur palpitanti ed interagenti fino al punto di
coinvolgere totalmente le coscienze, non sentono quelle situazioni della vita fisica-emotiva-mentale
contemporaneamente a noi, ma le vivranno quando il loro diretto sentire si leghera ad esse. Questo
ribadisce il concetto che LA REALTA CHE NOI VIVIAMO NON E OGGETTIVA, cid che noi percepiamo
non & concreto, effettivo, reale ma relativo, soggettivo diciamo pure illusorio alla maniera degli
orientali. In questo quadro cosi determinato, come si concepisce la liberta dell’individuo uomo? Nella
logica delle cose fin qui considerate deve trattarsi di una liberta piu “supposta” che reale; ma 'uomo
vive convinto (deve vivere cosi altrimenti non pud manifestare un grado di sentire successivo) di essere
l’artefice (e in un certo senso lo € in virtu delle leggi cosmiche di “Karma-Reincarnazione-Evoluzione”)
della sua esistenza. Ma la coscienza si matura nella liberta, allora la struttura, il discorso dei
fotogrammi prevedono le cosiddette “VARIANTI” ossia le doppie definizioni delle storie individuali.
Argomento questo di non facile lettura, richiede una lunga elaborazione per essere assimilato. Proprio
lo scorso anno pero, ha avuto successo un film dal titolo “SLIDING DOORS” (sono le porte scorrevoli
automatiche, come quelle delle metropolitane a cui appunto il film si riferisce) dove nel vissuto della
protagonista si dipanano due storie parallele ma che raggiungono entrambe un esito finale unico dove
I’epilogo non puo che essere determinato. A innescare la doppia definizione della storia € il riuscire a
prendere o meno la metropolitana per il ritorno a casa. Nello spezzone di storia dove la protagonista,
per un pelo, riesce a prendere il vagone, si verifica la scoperta del tradimento del suo compagno e la
conseguente decisione di interrompere la relazione; nell’altro, arrivando in ritardo, non scopre nulla,
ma ugualmente le vicissitudini della storia porteranno alla stessa conclusione dell’altra, dove lei trova
una nuova situazione sentimentale (con lo stesso uomo della vicenda parallela) e lascia la vecchia.

Le due storie hanno una differente serie di situazioni, la protagonista, in una, soffre maggiormente e,
nell’altra, si vede sollevata da frangenti angosciosi; quindi, si pu0 in effetti constatare come sia
preferibile una storia che non Ualtra, per quanto alla fine U'epilogo € uguale poiché le due storie si
ricollegano in una sola. Nel film sembra essere il puro caso a determinare le due versioni, il fatto di
riuscire per un soffio, a prendere o meno la metro. Nel discorso delle varianti &€ invece una libera scelta
dell’individuo. Un uomo, ad un certo momento della sua vita, si trova di fronte alla necessita di dover
operare una decisione importante. Ad esempio, ama una donna che a sua volta lo ama
profondamente ed intende sposarlo. Se egli acconsente al matrimonio dovra pero rinunciare a partire
per Uestero per una carriera che sembra prospettarsi molto interessante. E allora davanti ad un bivio:
optare per il matrimonio mortificando le proprie aspirazioni (scelta altruistica/salto di qualita), oppure
rinunciare all’amore per realizzare un avvenire ritenuto piu vantaggioso (scelta motivata dall’egoismo).
Nella storia generale (proprio per la completezza-assolutezza di DIO) esistono entrambe le versioni,



sia quella in cui lui si sposa che quella in cui lui parte, ma egli vivra solo quella liberamente scelta
ignorando totalmente laltra ugualmente vivente e palpitante. Di sicuro questa si presenta come una
realta sconvolgente perché distrugge il consueto modo di vedere le cose. Ma come mai € possibile
che possano esistere non uno ma due o magari tre Paolo che interagiscono con delle situazioni dove
esistono altri personaggi viventi e palpitanti concretamente nel mondo fisico? lo credo che sia
possibile intuire questa verita solo se si riesce a concepire la realta in modo differente, cioe,
avvicinandosi un po’alla filosofia indiana, quasi oniricamente (ma poi vedremo che non € nemmeno
un sogno come dicono gli indiani) confermando il carattere non oggettivo delle percezioni. Ma allora
se non & concreta questa realta, da dove nasce? E onirica come Uillusione cosmica degli indiani
oppure appartiene al concetto filosofico del “solipsismo” dove tutto appartiene ad una sola coscienza
che crea un suo unico mondo senza punti di contatto esterni? Anche questo concetto richiede una
attenta elaborazione. Esiste solo Dio, ’Assoluto, la coscienza assoluta, abbiamo detto. Il termine
coscienza, inteso come il nucleo realmente vitale dell’essere, viene mutato dai maestri con il termine
“SENTIRE”. Tutto € “Sentire”, Dio il Sentire assoluto, gli esseri i Sentire relativi. Con questo termine si
indicano piu cose. Iniziamo col termine che si presenta come un verbo, ad es. sentire una emozione,
sentire la voce o la musica, insomma avvertire, percepire, riscontrare, prendere coscienza di...,
entrare in contatto con...

Quando ci interessiamo del sentire di percezione, sensazione, pensiero o cio che coinvolge i piani
fisico-astrale-mentale, indichiamo un sentire generico, un sentire in senso lato, ci insegnano i maestri
fiorentini; ma con sentire vero e proprio si intende il sentire di coscienza, il piano akasico, quella realta
simboleggiata dalla piramide (o con 'esempio del puzzle) dove tutti i sentire sono aggregati in forza
della omogeneita ed in virtu della loro intrinseca natura esprimenti ognuno un loro grado (avevamo
detto ad es. “N 152”) che si differenzia dagli altri gradi a motivo delle limitazioni che li caratterizzano.
Dicevamo allora che il sentire col massimo numero di limitazioni era il cristallo, simboleggiato dalla
lettera A, e nel cosmo originato dalle scintille divine (che rappresentano il primo virtuale
frazionamento del Sentire assoluto) il sentire massimo era la coscienza cosmica convenzionalmente
caratterizzata dal sentire Z, avente cioé una sola limitazione. Il sentire che sub stanzia 'uomo, dunque
un sentire diverso da quello delle piante o degli individui del piano akasico, contiene in sé oltre le
caratteristiche limitazioni, la funzione di CREARE-PERCEPIRE 'ambiente, i personaggi, le situazioni
che incontrera nel mondo fisico. Questo significa che tempo e spazio esistono solo per 'uomo, ma
non esistono all’infuori di lui a meno che non siano “sentiti” da altri. Ogni uomo crea-percepisce una
realta spazio-temporale mediante i propri sensi ed il fatto che gli uomini abbiano sensi analoghi
permette il discorso che essi percepiscano mondi analoghi. Ma non li concepiscono (sebbene
insieme rappresentati nei fotogrammi) contemporaneamente, in quanto ognuno vive il “suo” tempo
determinato dal sentire individuale. Non si tratta nemmeno di un solipsismo in quanto i sentire non
sono separati ma hanno punti in comune che sono le situazioni cosmiche; in un fotogramma
rappresentante un tramonto visto da due individui, il tramonto rappresenta il punto in comune ai due
sentire. IL “SENTIRE” CREA ED AL TEMPO STESSO PERCEPISCE CIO CHE CREA, E COSI NELLA
PERCEZIONE-SENSAZIONE FAVORISCE L’ESPRIMERSI DI UN SENTIRE SUCCESSIVO COME LEGATO
IN SENSO LOGICO.

E come 'uomo davanti allo specchio che osservandosi si accorge delle sue imperfezioni. Nel viaggio
della coscienza umana € quasi sempre 'esperienza dolorosa che produce una crescita, pit raramente
le persone riflettono profondamente e cosi facendo si evitano la sofferenza che U'esperienza
inevitabilmente comporta. Nel discorso evolutivo legato al sentire, che altri non € che il manifestarsi in
successione logica di sentire che vanno dal cristallo alla coscienza cosmica, il dolore trova la sua



collocazione come logica conseguenza del fatto che serve a rompere la cristallizzazione che le
situazioni tendono ad avere. L'uomo, infatti, laddove permanesse in uno stato di appagamento non
desidererebbe di certo abbandonare una simile vantaggiosa situazione ed ecco allora che il dolore lo
richiama a sé, provocando allora una disperata ricerca che lo portera a comprendere che egli non puo
vivere solo per se stesso. Il manifestarsi in successione di sentire piu ampi porta con sé il sentirsi piu
uniti agli altri, superando il senso della realta concepito in IO —= NON IO (intendendo con questo
termine il soggetto percepiente da tutto cio che egli percepisce al suo esterno come “non lui, non suo,
fuori di lui”). Non solo, ma i sentire che sub stanziano gli uomini, SIFONDONO in un sentire
successivo piu ampio che li contiene. Questo significa che, se Giovanni, Giuseppe e Margherita hanno
sentire equipollenti e vivendo arrivano a superare la limitazione che li caratterizzava, si
“reincarneranno” tutti e tre in un unico individuo che sara ad es. Francesca la quale terra in sé, nel suo
inconscio tutte le esperienze maturate da questi tre che a loro volta non possono che essere la
fusione di molti altri. Credo che questo aspetto dell’insegnamento non sia riscontrabile in nessuna
filosofia precedente ed esprime un tratto totalmente originale per gli uomini. Di fusione in fusione il
Sentire si amplia fino a raggiungere la coscienza cosmica prima e quella assoluta poi. E evidente che
detto cosi crea limmagine di una realta che procede da un minimo ad un massimo, cioe temporale, IN
DIVENIRE, mentre tale non pud essere come esposto prima e come proposto con 'esempio dei
fotogrammi. Allora il cosmo € gia tutto rappresentato nelle sue situazioni, le storie degli individui gia
scritte, non piu passato- presente- futuro ma un eterno presente vivente da sempre e per sempre (per
cui Antonio e Cleopatra stanno “ancora” combattendo la battaglia di Anzio e Dante sta “ancora”
componendo la Divina Commedia) quindi un quadro unico perfetto veicolato da una storia generale
del cosmo nella quale gli individui trovano salva la loro liberta mediante le sopramenzionate varianti.
Le varianti, cioe le doppie definizioni delle storie individuali permettono alla struttura di svolgere la
storia generale ed al singolo individuo di vivere la sua scelta; egli perd non vivra anche l'altra dove €
comungue rappresentato comunicante e relazionante tanto che magari si sposa ed ha anche dei figli.
Chi allora vivifichera le varianti non vissute? Per la logica di tutto il discorso non pu0 che essere quel
sentire che per sua natura partecipa di tutte le situazioni del cosmo, quindi la coscienza cosmica. Ma
davanti a tanto sapere, che cambia nel quotidiano, puo il conoscere tutto cido agevolarci nella spesso
dolorosa vita di tutti i giorni? Certamente no se si tratta di esimerci dalle noie o dalle inevitabili
sofferenze come la malattia o la vecchiaia, i Maestri ci dicono pero che nel cammino evolutivo
dell'uomo questo insegnamento dovra essere affrontato perché apre troppe nuove prospettive, e
comungue contiene insegnamenti (non ultimo il conosci te stesso come propostoci dal maestro
Claudio) capaci di orientare verso uno stile di vita pit sobrio e quindi pit sereno. Per me
personalmente questo insegnamento rappresenta veramente la sintesi e quindi il superamento di
quelle visioni religiose o filosofiche (mi considero tendenzialmente un buddista) che per anni hanno
coinvolto la mia attenzione senza pero convincermi definitivamente ed € mia intenzione approfondirlo
il pit possibile anche se ormai mi sembra che la meditazione debba, magari non so come, lasciare il
posto a squarcianti improvvise illuminanti intuizioni.

P.S.

Il presente lavoro rappresenta uno sforzo personale di riunire, con la sola memoria, i contenuti
generali dell’insegnamento, dunque un esercizio personale per ’'assimilazione. Vuole pero anche
proporsi come riassunto da proporre a chi gia e affascinato dall’insegnamento e su questo s’impegna
per la ricerca della verita. Cosciente dei limiti inevitabili di un riassunto, rimando, a chi non ha
esperienza del Cerchio Firenze 77, direttamente alla lettura integrale dei testi.



Nota della redazione del Sito

L’amico Paolo Grossi, di cui pubblichiamo la sua relazione, & deceduto prematuramente all’eta di
quaranta anni circa. Era un uomo talentuoso che viveva a Trastevere, noto anche per la sua capacita di
suonare il pianoforte (da qui il suo soprannome “il pianista”) improvvisando brani classici pur non
conoscendo la musica. Generoso ed eclettico ha divulgato U'insegnamento dei Maestri del Cerchio
Firenze 77 con grande entusiasmo, soprattutto nella citta di Rieti. Camore e la profondita con cui ha
affrontato lo studio dell'insegnamento dei Maestri del Cerchio traspaiono nella stesura di questa sua
relazione che molto volentieri, venendone a conoscenza solo ora, divulghiamo sul nostro Sito.



