
L'insegnamento del Cerchio Firenze 77 

                                                      di Paolo Grossi  

Roma, aprile 1999 

Memorizzando, così all’improvviso, sugli ultimi contenuti dell’insegnamento, le tesi finali, ci si accorge 
che la semplice attenzione e lo sforzo mentale di comprendere, debbono in qualche modo lasciare il 
posto alla capacità di sviluppare l’intuito. 

 

L’uomo, veramente, necessita di fare i conti con se stesso e le sue limitazioni, e prendendo sempre più 
familiarità col disegno generale della struttura come esposto, in particolare ciò che riguarda le 
aggregazioni verticali ed orizzontali dei sentire e la loro proiezione nei mondi della percezione, rendersi 
conto di quanto egli sia influenzato negativamente da fattori che si rivelano essere poi illusori, non 
solo nell’aspetto deludente consequenziale, ma e soprattutto, all’importanza che ad essi si 
attribuisce. 

 

L’insegnamento, gradualmente ma inesorabilmente, disintegra i capisaldi ordinari delle religioni 
tradizionali. Per il discorso inerente all’occidente e in particolare le teologie che si rifanno alla figura di 
Gesù Cristo, la struttura della realtà presentata dai maestri fiorentini contrasta i seguenti punti: 

 

Il mondo non è stato creato dal nulla, questa affermazione si rivela filosoficamente assurda poiché il 
nulla assoluto non può esistere (l’Essere è l’Essere). Non si può allora partire da un Dio separato da 
una sua eventuale emanazione ma l’attributo principe della divinità è l’assolutezza e quindi DIO NON 
PUÒ ESSERE UNA PERSONA, né alcunché di relativo. L’atteggiamento di giudicare, condannare, 
offendersi, perdonare non può riguardare Dio come espressione assoluta, anzi questi moti dell’animo 
sono peculiari dell’uomo che è indubbiamente un essere relativo. 

 

Il concetto di divinità che meglio esprime il criterio di assoluto è quello di un ETERNO PRESENTE, una 
realtà non soggetta a mutazione, dove il tempo come percepito dagli uomini non esiste, che 
rappresenta in modo completo ed inalterabile tutto l’insieme degli eventi che gli uomini poi 
sperimenteranno in successione creando così il tempo. Supponendo la capacità umana di 
immaginarla, questa realtà può ipotizzarsi come l’insieme di eventi tutti fotografati e fissi, come dire 
“congelati”, dove gli individui sono rappresentati come fossero nei fotogrammi di una bobina 
cinematografica, così fotografati e senza movimento. Il cuore, la pulsazione di questi fotogrammi è la 
coscienza che li anima nel momento che queste situazioni fisse prendono vita nei così detti mondi 
della percezione. 

 

Allora non risulta errato concepire Dio come l’insieme e la trascendenza di tutte le coscienze e quindi 
Egli è IL TUTTO UNO ASSOLUTO, LA COSCIENZA ASSOLUTA. 

 

Proprio perché assoluta questa realtà deve necessariamente contenere tutto in essa, per cui anche il 
relativo. 



 

Ciò introduce il criterio della scomposizione di questa coscienza assoluta in tante coscienze relative, 
ossia un virtuale frazionamento (non può logicamente essere reale il frazionamento perché verrebbe 
meno l’assolutezza divina) in gradi di coscienza più o meno ampi, i quali daranno vita al cosmo fisico 
come alle dimensioni psicologiche e razionali delle realtà viventi ed umane. Seguendo dunque questo 
filone logico si comprende che la teologia dei “novissimi”, i criteri escatologici inerenti l’eventuale 
destino dell’anima, non trovano riscontro logico. NESSUN INDIVIDUO PUÒ ESSERE SEPARATO DA 
DIO, NON ESISTE L’INFERNO NÉ IL COSIDDETTO DIAVOLO se non come creazioni mentali e 
immaginarie degli uomini (il che non diminuisce il senso di terrore e le perniciose conseguenze di esso 
come risulta dalle esperienze degli ospedali psichiatrici). 

 

Un ulteriore elemento di osservazione è che DIO non parla agli uomini, e quindi non esistono parole 
dirette di DIO e dunque sacre scritture. Crollano i miti legati alla magia del libro, pur rimanendo validi 
quei riferimenti che invocano i valori dell’unione e dell’amore. 

 

L’errore di fondo delle teologie sembra dimostrarsi nel loro carattere antropologico, Dio sarebbe una 
persona che, delusa da una alleanza precedente, decide di inviare il suo unigenito figlio per una nuova 
ed eterna alleanza. Da questa esperienza sconvolgente culminante nella tragica uccisione di questo 
figlio, nasce il fenomeno Chiesa destinato a guidare le sorti del mondo, a redigere leggi e regolamenti 
morali,a giudicare e condannare ed eventualmente uccidere tutti coloro che a questo disegno si 
fossero opposti. Non solo ma il disegno salvifico verrebbe suffragato dalle vite miracolose dei santi. 

 

Ma stranamente la storia del mondo ad un certo punto sembra discostarsi dai progetti iniziali delle 
autorità ecclesiastiche. La riscoperta del mondo classico darà impulso alla riformulazione della 
visione dell’universo nei suoi aspetti fisici e filosofici provocando quel fenomeno chiamato scienza 
che rivoluzionerà la vita delle società dell’occidente prima e dell’intero pianeta poi. Dio ripudia anche 
la nuova alleanza. Assistiamo oggi ad un avvicinamento tra scienza e fede, dove la Chiesa riconosce il 
valore delle scoperte scientifiche e gli scienziati ammettono la loro impossibilità di spiegare eventi 
sovrannaturali responsabilizzando le autorità religiose della gestione di questi ultimi. Interessanti in 
merito alcune affermazioni del Prof. Antonino Zichichi. Eppure, uno studio un poco più approfondito 
dei personaggi e delle teorie della nuova FISICA riesce a far intravedere una concezione del cosmo, 
anche e soprattutto in chiave filosofica, che ripropone una visione che conferma gli errori sopra 
elencati e l’allontanamento da certe figurazioni meccanicistiche e dogmatiche del passato. 

 

Lo stesso Einstein affermava di condividere la concezione filosofica di Spinosa circa la visione 
panteistica del cosmo. 

 

L’insegnamento filosofico dei maestri del CERCHIO FIRENZE 77, all’indomani del fiorire delle nuove 
teorie della fisica moderna, propone una sintesi completa e logica, un vero trattato, capace di 
riordinare le idee in merito ai temi principali della filosofia e della scienza. Risulta suggestivo ed 
emozionante come tutti i grandi filoni della spiritualità d’oriente e d’occidente, le ipotesi scientifiche 
della fisica e le concezioni ordinarie che caratterizzano la cultura attuale, vengono collocati in questo 
discorso totale che partendo da un presupposto iniziale (l’eterno presente) raggiunge, dopo complessi 



e sottili passaggi logici, una risposta finale capace di appagare pienamente le tormentate menti 
razionali bisognose di spiegazioni convincenti. Di sicuro questo insegnamento troverà obiezioni e 
disapprovazioni, ma i maestri hanno sempre sottolineato il fatto che ciò è dovuto alla coscienza 
individuale di chi contrasta l’insegnamento e non alla logica che sorregge l’insegnamento stesso. I 
Maestri si propongono senza pretendere di essere accettati e, soprattutto, senza alcun desiderio di 
sfruttamento. È la libera scelta di chi, sentendo vibrare internamente il cuore di fronte ai contenuti dei 
messaggi, (è il caso di chi scrive), decide di avvicinarsi a questo insegnamento ed avverte il desiderio 
di impegnarsi ad assimilarlo il più possibile convinto del suo valore. 

 

Tornando al discorso delle teorie della fisica moderna (relatività, discorso dei quanti e principio di 
indeterminazione) è celebre un libro del fisico F. Capra dal titolo “Il Tao della fisica”, dove l’autore 
risalta il fatto che le nuove scoperte della fisica sembrerebbero confermare i contenuti filosofici delle 
religioni orientali. Anche l’orientalista Giulio Cogni scrivendo la prefazione del libro del Cerchio Firenze 
77 “Oltre l’illusione”, osservava come le argomentazioni delle manifestazioni medianiche si 
avvicinassero alle filosofie orientali raggiungendo le medesime conclusioni esposte nelle tesi 
filosofiche dell’Advaita Vedanta del saggio del nono secolo Shankaracharia. Anche a me, inizialmente, 
parve così. 

 

Coloro che abbracciano la filosofia dei Vedanta, sostengono che DIO è l’unica realtà oggettiva. Uno, 
assoluto, eterno, immutabile sempre uguale a se stesso in un eterno presente. Di conseguenza ciò 
che a noi appare, risulta essere in realtà un sogno, un’illusione cosmica, per cui irreale, che gli indiani 
denominano col termine Maya. Compito del vedantino è quello di fuoriuscire da questa prigione-
illusione attraverso la realizzazione della sua vera realtà mediante la meditazione profonda che egli è 
l’assoluto e non un insignificante individuo sottoposto al gioco dei contrari, all’avvicendarsi del bene e 
del male. Allora questo mondo è Maya, e bene e male non hanno consistenza se non in virtù di colui 
che li percepisce, e sono senza un perché logico in quanto effimeri sogni. Dio Brama soffre di 
solitudine e allora crea il suo gioco, “LILA” dicono gli indiani, nel quale gli uomini sono 
fantasmagoriche irreali figure e la loro concreta sofferenza si annullerebbe solo se essi s’illuminassero 
nell’improvvisa consapevolezza dell’inganno. 

 

Ma la sofferenza esiste ed è penosamente dolorosa ci ricorda il Buddha che si impegna a trovare la via 
di uscita definitiva dalla catena di nascite e di morti. Anche per il buddismo il mondo è irreale, ma la 
principale considerazione riguarda tre aspetti di cui Shakyamuni si era accorto. Il primo aspetto è che 
la vita è impermanente, ossia soggetta a continua trasformazione, per cui l’uomo non può fondarsi su 
nulla di definitivo e ciò caratterizza il secondo aspetto: la sofferenza dovuta al perenne 
avvicendamento dei contrari, al perpetuo divenire della vita con nascite e morti, fino a che cessi la 
sete di esistenza, il tormentato desiderio che tiene in vita l’io. Ed ecco il terzo aspetto, forse il più 
significativo. In realtà non esiste alcun io! Sostiene il Buddha che non esiste una realtà intrinseca reale 
oggettiva delle cose, non esiste ad esempio l’anima che dà vita alla persona umana; esiste un oggetto 
ma non l’oggettività. 

 

Per capire questo, a mio parere, importantissimo discorso, accennerò brevemente al MILINDAPANHA. 

 



Si tratta di un testo buddista piuttosto celebre dove si narra di un re greco, che governando la regione 
ad ovest dell’India, venendo a conoscenza della fama del monaco buddista NAGASEN, desidera 
conoscerlo. Interpellato, il monaco fa riferire al re che accetta di andarlo a trovare, ma lo avverte 
anche non esistere alcun monaco NAGASEN!!! Il re stupito dalla stranezza della risposta attende con 
ansia il suo interlocutore ed appena incontratolo esclama: “Eccoti qui o monaco, ti vedo in carne ed 
ossa, dunque ci sei e non puoi affermare il contrario”. Ma il monaco ordinò che venisse portata una 
carrozza al suo cospetto. Iniziò dunque ad esclamare: “Ecco qui davanti a te o re una carrozza 
completa di tutte le sue cose, eppure io ti dimostrerò che essa, in realtà, non esiste. Prego di togliere 
alla carrozza i cavalli o sono forse i cavalli la carrozza?!” 

 

“No di certo” rispose il re. 

 

“Adesso togliete i parafanghi, e poi le ruote, e poi i mozzi; ora smontate il sedile, e adesso le porte 
dell’abitacolo. Ora smontate le pareti dell’abitacolo e distribuite tutti i pezzi che assemblati la 
formano. Così non esiste alcun monaco Nagasen, ma esistono un corpo, delle sensazioni, delle 
emozioni, dei pensieri ed una coscienza che tutti insieme formano un individuo che voi chiamate 
monaco Nagasen. E ancora o re, la fiamma di una candela che voi vedete in modo costante bruciare, 
non permane un attimo, essendo essa il riprodursi di un flusso continuo di energia sotto forma di 
fuoco, che proviene dalla consumazione dello stoppino che ne è alla base.” 

 

Il racconto poi continua con altri approfondimenti della filosofia buddista, ma mi sembra interessante 
riportare l’attenzione su un aspetto centrale dei discorsi dei maestri fiorentini, il fatto straordinario agli 
occhi dell’uomo abituato a dei ragionamenti consueti, che l’io, tanto amato e considerato, non ha in 
verità riscontro nel quadro della Realtà come propostoci secondo la struttura del Sentire. Non solo 
non esiste l’io, ma esso rappresenta la fonte dei dolori umani, fino a che il microcosmo (questa 
l’esatta denominazione dell’individuo percepiente) non prende coscienza di appartenere di fatto ad 
un’unica realtà. Il SENTIRE ASSOLUTO, altrimenti detto DIO. “Arriverà” a sentirlo. L’affermazione di 
questi principi però non vuole svilire, mortificare e rendere vana l’esperienza umana, o se preferite il 
dolore che accompagna l’uomo nelle sue vicissitudini terrene. E qui sta la differenza di fondo, io 
credo, col concetto base della filosofia vedanta o in generale con le visioni dell’oriente. L’esperienza 
umana, densa di tutte le componenti emotive, caratterizzata da vicissitudini talvolta terribili come la 
guerra o le gravi ingiustizie di una società violenta e crudele, è il diretto strumento, il grande veicolo 
attraverso il quale il sentire di coscienza si amplia, cioè, fa posto al grado di sentire successivo. Così è 
in questo cosmo, negli altri non lo sappiamo. 

 

Le visioni delle teologie tradizionali, che ci ammoniscono al fine di indurci ad un comportamento 
condizionato dalla paura, vengono dai maestri superate da un quadro della realtà confortato da una 
illuminante e consolante logica. La libertà dell’uomo, argomentazione sempre dibattuta dai filosofi di 
tutti i tempi, ne esce fortemente limitata ma salvata nel criterio logico di quell’aspetto 
dell’insegnamento che sono le varianti. Crolla invece il “libero arbitrio” come propostoci dal magistero 
della chiesa, e con esso crollano pure le dirette responsabilità e quindi le eventuali giustificate 
punizioni. Ma anche in questo caso non si intende deresponsabilizzare l’uomo delle sue azioni, al 
contrario in virtù della legge di causa-effetto egli è chiamato ad essere presente in modo molto 
cosciente al suo operare, perché ciò determinerà il suo avvenire nelle esistenze successive. 



Fondamentalmente l’individuo uomo è sollecitato ad auto-conoscersi, a capire le reali motivazioni 
che lo inducono ad agire, sia nell’analisi cosciente di una situazione, sia nell’introspezione all’interno 
di se stesso, una sorta di auto-psicanalisi. L’esito di questi sforzi, ci dicono i maestri, è quello di 
riconoscere come tutte le nostre azioni ed intenzioni sono mosse dall’egoismo, dall’io. Ma ecco la 
rivoluzionarietà dell’insegnamento, ciò non significa dover per conseguenza modificare gli 
atteggiamenti; non c’è infatti da dover guadagnare alcunché, perché comunque il destino ultimo 
dell’uomo è quello di identificarsi in Dio, ma esprimere un grado maggiore di coscienza (da intendersi 
come progressivo passaggio da una visione egoistica ad una altruistica), comprendendo le limitazioni, 
le profonde motivazioni che determinano il comportamento del presente. 

 

Quindi una attenta diretta visione di se stessi, senza colorazioni emotive e moralistiche nello scoprire 
le proprie deficienze, e perciò una meditazione profonda che porterà ad intuire che gli esseri non sono 
separati e protagonisti in proprio, ma appartenenti tutti ad un grande disegno che si rivela essere alla 
fine un grande essere vivente e palpitante di amore. Non c’è nessun diavolo né tanto meno  un regno 
del male (per buona pace dei teologi, semmai questi fattori troverebbero una loro collocazione nella 
visione relativa della realtà e quindi assimilabile a quegli enti che esprimono una coscienza parziale, 
dunque in ultima analisi all’uomo; mentre non troverebbero riscontro quando si tratti di assimilarli ad 
una concezione totale della realtà e del sovrarazionale). 

 

DIO, uno, completo, assoluto, eterno, infinito, immutabile al di fuori del quale per logica nulla può 
esistere. Ma assoluto non significa statico, l’assoluto per una condizione logico-filosofica non può non 
contenere il relativo. Per cui l’essere (che come essere “è”, ecco un presente senza tempo) contiene in 
sé il divenire. Queste tesi filosofiche furono al centro delle speculazioni degli antichi filosofi greci, per 
l’esattezza di quelli appartenenti alla scuola eleatica come Parmenide (anche Platone ne parla in uno 
scritto per l’appunto a lui intitolato) Melisso ed Eraclito. Ma questi ingegnosi filosofi non seppero (o 
sarebbe più giusto osservare che non poterono) conciliare come una realtà posta in essere e quindi 
senza tempo contenesse in sé un’altra realtà che avesse il tempo, ossia una realtà in divenire. I Maestri 
ci hanno allora proposto il discorso dei fotogrammi, l’esempio della bobina cinematografica. Come 
esposto precedentemente, la tesi dei fotogrammi modifica radicalmente la visione ordinaria della 
realtà. Non esistono più individui che singolarmente fanno esperienza della vita, nel tempo e nello 
spazio, e attraverso vicissitudini dolorose e gratificanti sviluppano una loro visione dell’esistenza, ma 
esistono INNUMEREVOLI SITUAZIONI COSMICHE, “I FOTOGRAMMI”, dove gli individui sono 
rappresentati in tutte le loro mutazioni fino al completamento dei fotogrammi rappresentanti tutte le 
situazioni del cosmo (essi sono innumerevoli ma non infiniti poiché il cosmo, anche nella sua 
immensità, si esaurisce in una realtà finita). Allora gli uomini sarebbero, come nella filosofia vedanta 
fantasmagorici burattini? La risposta è assolutamente no! La mia netta impressione è che il quesito si 
risolva tornando al concetto base che “in realtà esiste solo Dio”. Dio solo esiste oggettivamente come 
realtà assoluta, Egli è IL SENTIRE ASSOLUTO, ma come tale contiene tutti i sentire relativi che 
rappresentano il così detto Piano Akasico, che tradotto in termini di coscienza significa …COSCIENZA 
ASSOLUTA….COSCIENZA COSMICA…COSCIENZE legate al piano akasico (dove realmente esistiamo 
tutti noi come grado di sentire, ad es. “N152”)…quindi COSCIENZE legate alla dimensione umana e, a 
questo punto, ecco manifestarsi i mondi della percezione, il cosmo fisico come lo conosciamo, che 
non esiste oggettivamente come invece siamo inevitabilmente portati a credere, ma viene “CREATO-
PERCEPITO dai gradi di Sentire che sub stanziano l’uomo. Lo spazio-tempo è una diretta percezione 
dell’ente che lo sperimenta e non esiste al di fuori di questo; se non c’è la coscienza umana veicolata 
dalla mente, dai sentimenti e dal corpo fisico, non c’è neppure la realtà fisica del cosmo. Nella logica 
matematica della struttura, i gradi di sentire “vibrano” secondo un ordine preciso che prende moto dai 



sentire più grossolani, i cristalli (nominalmente indicati ad es. come 
“A0000000000000000000000001” quindi un sentire contenente tutte le limitazioni) fino al sentire Z 
esprimente la coscienza cosmica, primo virtuale frazionamento della coscienza assoluta. Allora prima 
vibreranno tutte le “A” in ogni spazio-tempo del cosmo rappresentanti i cristalli, poi le “B” in ogni 
spazio-tempo del cosmo a rappresentare i vegetali e quindi i successivi “C”, “D”, “E” di seguito fino ad 
esprimere le varie diversità zoologiche e per ultimo l’uomo nei mondi della percezione. In merito ai 
gradi di sentire esprimenti l’uomo, i Maestri ci dicono che la serie di incarnazioni umane interessa, nel 
mondo della percezione, un tempo astronomico quantificabile in circa 50.000 anni (dunque si 
consideri quante epoche ed esperienze differenti) dove l’uomo partecipa delle esperienze della vita, 
manifestando gradi coscienza che lo raffigurano come un selvaggio ed infine come un santo. 
Approdato alla morte mistica, il superamento definitivo dell’egoismo, abbandonerà la serie delle 
rinascite e sperimenterà una indescrivibile beatitudine nel mondo akasico. Approfondire questi 
concetti, porterà a capire come sia logico parlare della “NON CONTEMPORANEITÀ DEL SENTIRE” e 
cioè di quello sconvolgente concetto che fa vedere che tutto ciò che esiste è “come se esistesse solo 
per il singolo individuo percepiente”,che gli altri pur palpitanti ed interagenti fino al punto di 
coinvolgere totalmente le coscienze, non sentono quelle situazioni della vita fisica-emotiva-mentale 
contemporaneamente a noi, ma le vivranno quando il loro diretto sentire si legherà ad esse. Questo 
ribadisce il concetto che LA REALTÀ CHE NOI VIVIAMO NON È OGGETTIVA, ciò che noi percepiamo 
non è concreto, effettivo, reale ma relativo, soggettivo diciamo pure illusorio alla maniera degli 
orientali. In questo quadro così determinato, come si concepisce la libertà dell’individuo uomo? Nella 
logica delle cose fin qui considerate deve trattarsi di una libertà più “supposta” che reale; ma l’uomo 
vive convinto (deve vivere così altrimenti non può manifestare un grado di sentire successivo) di essere 
l’artefice (e in un certo senso lo è in virtù delle leggi cosmiche di “Karma-Reincarnazione-Evoluzione”) 
della sua esistenza. Ma la coscienza si matura nella libertà, allora la struttura, il discorso dei 
fotogrammi prevedono le cosiddette “VARIANTI” ossia le doppie definizioni delle storie individuali. 
Argomento questo di non facile lettura, richiede una lunga elaborazione per essere assimilato. Proprio 
lo scorso anno però, ha avuto successo un film dal titolo “SLIDING DOORS” (sono le porte scorrevoli 
automatiche, come quelle delle metropolitane a cui appunto il film si riferisce) dove nel vissuto della 
protagonista si dipanano due storie parallele ma che raggiungono entrambe un esito finale unico dove 
l’epilogo non può che essere determinato. A innescare la doppia definizione della storia è il riuscire a 
prendere o meno la metropolitana per il ritorno a casa. Nello spezzone di storia dove la protagonista, 
per un pelo, riesce a prendere il vagone, si verifica la scoperta del tradimento del suo compagno e la 
conseguente decisione di interrompere la relazione; nell’altro, arrivando in ritardo, non scopre nulla, 
ma ugualmente le vicissitudini della storia porteranno alla stessa conclusione dell’altra, dove lei trova 
una nuova situazione sentimentale (con lo stesso uomo della vicenda parallela) e lascia la vecchia. 

 

Le due storie hanno una differente serie di situazioni, la protagonista, in una, soffre maggiormente e, 
nell’altra, si vede sollevata da frangenti angosciosi; quindi, si può in effetti constatare come sia 
preferibile una storia che non l’altra, per quanto alla fine l’epilogo è uguale poiché le due storie si 
ricollegano in una sola. Nel film sembra essere il puro caso a determinare le due versioni, il fatto di 
riuscire per un soffio, a prendere o meno la metro. Nel discorso delle varianti è invece una libera scelta 
dell’individuo. Un uomo, ad un certo momento della sua vita, si trova di fronte alla necessità di dover 
operare una decisione importante. Ad esempio, ama una donna che a sua volta lo ama 
profondamente ed intende sposarlo. Se egli acconsente al matrimonio dovrà però rinunciare a partire 
per l’estero per una carriera che sembra prospettarsi molto interessante. È allora davanti ad un bivio: 
optare per il matrimonio mortificando le proprie aspirazioni (scelta altruistica/salto di qualità), oppure 
rinunciare all’amore per realizzare un avvenire ritenuto più vantaggioso (scelta motivata dall’egoismo). 
Nella storia generale (proprio per la completezza-assolutezza di DIO) esistono entrambe le versioni, 



sia quella in cui lui si sposa che quella in cui lui parte, ma egli vivrà solo quella liberamente scelta 
ignorando totalmente l’altra ugualmente vivente e palpitante. Di sicuro questa si presenta come una 
realtà sconvolgente perché distrugge il consueto modo di vedere le cose. Ma come mai è possibile 
che possano esistere non uno ma due o magari tre Paolo che interagiscono con delle situazioni dove 
esistono altri personaggi viventi e palpitanti concretamente nel mondo fisico? Io credo che sia 
possibile intuire questa verità solo se si riesce a concepire la realtà in modo differente, cioè, 
avvicinandosi un po’alla filosofia indiana, quasi oniricamente (ma poi vedremo che non è nemmeno 
un sogno come dicono gli indiani) confermando il carattere non oggettivo delle percezioni. Ma allora 
se non è concreta questa realtà, da dove nasce? È onirica come l’illusione cosmica degli indiani 
oppure appartiene al concetto filosofico del “solipsismo” dove tutto appartiene ad una sola coscienza 
che crea un suo unico mondo senza punti di contatto esterni? Anche questo concetto richiede una 
attenta elaborazione. Esiste solo Dio, l’Assoluto, la coscienza assoluta, abbiamo detto. Il termine 
coscienza, inteso come il nucleo realmente vitale dell’essere, viene mutato dai maestri con il termine 
“SENTIRE”. Tutto è “Sentire”, Dio il Sentire assoluto, gli esseri i Sentire relativi. Con questo termine si 
indicano più cose. Iniziamo col termine che si presenta come un verbo, ad es. sentire una emozione, 
sentire la voce o la musica, insomma avvertire, percepire, riscontrare, prendere coscienza di…, 
entrare in contatto con… 

 

Quando ci interessiamo del sentire di percezione, sensazione, pensiero o ciò che coinvolge i piani 
fisico-astrale-mentale, indichiamo un sentire generico, un sentire in senso lato, ci insegnano i maestri 
fiorentini; ma con sentire vero e proprio si intende il sentire di coscienza, il piano akasico, quella realtà 
simboleggiata dalla piramide (o con l’esempio del puzzle) dove tutti i sentire sono aggregati in forza 
della omogeneità ed in virtù della loro intrinseca natura esprimenti ognuno un loro grado (avevamo 
detto ad es. “N 152”) che si differenzia dagli altri gradi a motivo delle limitazioni che li caratterizzano. 
Dicevamo allora che il sentire col massimo numero di limitazioni era il cristallo, simboleggiato dalla 
lettera A, e nel cosmo originato dalle scintille divine (che rappresentano il primo virtuale 
frazionamento del Sentire assoluto) il sentire massimo era la coscienza cosmica convenzionalmente 
caratterizzata dal sentire Z, avente cioè una sola limitazione. Il sentire che sub stanzia l’uomo, dunque 
un sentire diverso da quello delle piante o degli individui del piano akasico, contiene in sé oltre le 
caratteristiche limitazioni, la funzione di CREARE-PERCEPIRE l’ambiente, i personaggi, le situazioni 
che incontrerà nel mondo fisico. Questo significa che tempo e spazio esistono solo per l’uomo, ma 
non esistono all’infuori di lui a meno che non siano “sentiti” da altri. Ogni uomo crea-percepisce una 
realtà spazio-temporale mediante i propri sensi ed il fatto che gli uomini abbiano sensi analoghi 
permette il discorso che essi percepiscano mondi analoghi. Ma non li concepiscono (sebbene 
insieme rappresentati nei fotogrammi) contemporaneamente, in quanto ognuno vive il “suo” tempo 
determinato dal sentire individuale. Non si tratta nemmeno di un solipsismo in quanto i sentire non 
sono separati ma hanno punti in comune che sono le situazioni cosmiche; in un fotogramma 
rappresentante un tramonto visto da due individui, il tramonto rappresenta il punto in comune ai due 
sentire. IL “SENTIRE” CREA ED AL TEMPO STESSO PERCEPISCE CIÒ CHE CREA, E COSÌ NELLA 
PERCEZIONE-SENSAZIONE FAVORISCE L’ESPRIMERSI DI UN SENTIRE SUCCESSIVO COME LEGATO 
IN SENSO LOGICO. 

 

È come l’uomo davanti allo specchio che osservandosi si accorge delle sue imperfezioni. Nel viaggio 
della coscienza umana è quasi sempre l’esperienza dolorosa che produce una crescita, più raramente 
le persone riflettono profondamente e così facendo si evitano la sofferenza che l’esperienza 
inevitabilmente comporta. Nel discorso evolutivo legato al sentire, che altri non è che il manifestarsi in 
successione logica di sentire che vanno dal cristallo alla coscienza cosmica, il dolore trova la sua 



collocazione come logica conseguenza del fatto che serve a rompere la cristallizzazione che le 
situazioni tendono ad avere. L’uomo, infatti, laddove permanesse in uno stato di appagamento non 
desidererebbe di certo abbandonare una simile vantaggiosa situazione ed ecco allora che il dolore lo 
richiama a sé, provocando allora una disperata ricerca che lo porterà a comprendere che egli non può 
vivere solo per se stesso. Il manifestarsi in successione di sentire più ampi porta con sé il sentirsi più 
uniti agli altri, superando il senso della realtà concepito in IO – NON IO (intendendo con questo 
termine il soggetto percepiente da tutto ciò che egli percepisce al suo esterno come “non lui, non suo, 
fuori di lui”). Non solo, ma i sentire che sub stanziano gli uomini, SI FONDONO in un sentire 
successivo più ampio che li contiene. Questo significa che, se Giovanni, Giuseppe e Margherita hanno 
sentire equipollenti e vivendo arrivano a superare la limitazione che li caratterizzava, si 
“reincarneranno” tutti e tre in un unico individuo che sarà ad es. Francesca la quale terrà in sé, nel suo 
inconscio tutte le esperienze maturate da questi tre che a loro volta non possono che essere la 
fusione di molti altri. Credo che questo aspetto dell’insegnamento non sia riscontrabile in nessuna 
filosofia precedente ed esprime un tratto totalmente originale per gli uomini. Di fusione in fusione il 
Sentire si amplia fino a raggiungere la coscienza cosmica prima e quella assoluta poi. È evidente che 
detto così crea l’immagine di una realtà che procede da un minimo ad un massimo, cioè temporale, IN 
DIVENIRE, mentre tale non può essere come esposto prima e come proposto con l’esempio dei 
fotogrammi. Allora il cosmo è già tutto rappresentato nelle sue situazioni, le storie degli individui già 
scritte, non più passato- presente- futuro ma un eterno presente vivente da sempre e per sempre (per 
cui Antonio e Cleopatra stanno “ancora” combattendo la battaglia di Anzio e Dante sta “ancora” 
componendo la Divina Commedia) quindi un quadro unico perfetto veicolato da una storia generale 
del cosmo nella quale gli individui trovano salva la loro libertà mediante le sopramenzionate varianti. 
Le varianti, cioè le doppie definizioni delle storie individuali permettono alla struttura di svolgere la 
storia generale ed al singolo individuo di vivere la sua scelta; egli però non vivrà anche l’altra dove è 
comunque rappresentato comunicante e relazionante tanto che magari si sposa ed ha anche dei figli. 
Chi allora vivificherà le varianti non vissute? Per la logica di tutto il discorso non può che essere quel 
sentire che per sua natura partecipa di tutte le situazioni del cosmo, quindi la coscienza cosmica. Ma 
davanti a tanto sapere, che cambia nel quotidiano, può il conoscere tutto ciò agevolarci nella spesso 
dolorosa vita di tutti i giorni? Certamente no se si tratta di esimerci dalle noie o dalle inevitabili 
sofferenze come la malattia o la vecchiaia, i Maestri ci dicono però che nel cammino evolutivo 
dell’uomo questo insegnamento dovrà essere affrontato perché apre troppe nuove prospettive, e 
comunque contiene insegnamenti (non ultimo il conosci te stesso come propostoci dal maestro 
Claudio) capaci di orientare verso uno stile di vita più sobrio e quindi più sereno. Per me 
personalmente questo insegnamento rappresenta veramente la sintesi e quindi il superamento di 
quelle visioni religiose o filosofiche (mi considero tendenzialmente un buddista) che per anni hanno 
coinvolto la mia attenzione senza però convincermi definitivamente ed è mia intenzione approfondirlo 
il più possibile anche se ormai mi sembra che la meditazione debba, magari non so come, lasciare il 
posto a squarcianti improvvise illuminanti intuizioni. 

 

P.S. 

Il presente lavoro rappresenta uno sforzo personale di riunire, con la sola memoria, i contenuti 
generali dell’insegnamento, dunque un esercizio personale per l’assimilazione. Vuole però anche 
proporsi come riassunto da proporre a chi già è affascinato dall’insegnamento e su questo s’impegna 
per la ricerca della verità. Cosciente dei limiti inevitabili di un riassunto, rimando, a chi non ha 
esperienza del Cerchio Firenze 77, direttamente alla lettura integrale dei testi. 

 



Nota della redazione del Sito 

 L’amico Paolo Grossi, di cui pubblichiamo la sua relazione, è deceduto prematuramente all’età di 
quaranta anni circa. Era un uomo talentuoso che viveva a Trastevere, noto anche per la sua capacità di 
suonare il pianoforte (da qui il suo soprannome “il pianista”) improvvisando brani classici pur non 
conoscendo la musica. Generoso ed eclettico ha divulgato l’insegnamento dei Maestri del Cerchio 
Firenze 77 con grande entusiasmo, soprattutto nella città di Rieti. L’amore e la profondità con cui ha 
affrontato lo studio dell’insegnamento dei Maestri del Cerchio traspaiono nella stesura di questa sua 
relazione che molto volentieri, venendone a conoscenza solo ora, divulghiamo sul nostro Sito.                                                          


