Divenire o Essere?

Kempis (10-01-1968)

KEMPIS: Salve a voi. Questo nuovo indirizzo dell’insegnamento - se ancora non lo avessimo ripetuto
abbastanza - rappresenta un concetto piu completo, piu all’avanguardia - si direbbe oggi - piu avanzato che si
possa avere e si sia pubblicamente avuto di Dio, dell’ Assoluto. Un concetto aderente alla Realta che puo essere
espresso con parole umane, ma che deve essere, come tutte le Verita, “sentito” per essere appieno assimilato,
colto, vissuto, fatto proprio. Cosi, se ¢ molto bello, molto mistico, molto pit agevole, per uomini come voi,
pensare a Dio nella forma tradizionale, secondo il concetto paternalistico dell’*“Ente Supremo” che siede sul
trono e guarda i propri figli, se € bello questo, se per voi € piu agevole credere cosi, in ¢id non v’¢ niente di
male. Ma sappiate che questo concetto, per quanto poetico possa essere, non aderisce molto alla Realta. Non
possiamo dire “non aderisce per niente” perché non sarebbe esatto. Molte volte vi abbiamo parlato del “sentire”
dell’ Assoluto, ¢ vero figli e fratelli? “Sentire” che ha caratteristiche di amore, di comunione con le proprie
creature, amore per esse infinito. Qualita queste che si riallacciano al concetto di Dio-Padre. Pur tuttavia
I’'immagine che certi insegnamenti - anche ottenuti attraverso a riunioni medianiche - fanno di Dio, non ¢ del
tutto aderente alla Realta. E voi non avete bisogno di un Dio fatto a quella immagine e somiglianza perché gia
la possedete, o la possedevate. Voi avete bisogno di un’immagine che rifletta il piu possibile la Realta di cio
che E. Lasciate quindi I’immagine poetica, mistica, prettamente ed unicamente a coloro che non possono, o
non vogliono, capire di piu. Coloro per i quali questa immagine gia rappresenta una meta da raggiungere. Ma
voi che questa meta avete gia raggiunto, non ancoratevi ad essa; volgetevi alla nuova immagine che vi viene
presentata. E pensate che essa deve essere talmente differente da cio che 1’uomo ¢ abituato a immaginare, che
nessuna mente umana ¢ riuscita fino ad oggi a concepirla. Questo deve darvi 1’esatta misura di quanto dovete
sforzarvi nell’immaginazione per arrivare a capire. Questo concetto di Dio non € mai stato pensato, immaginato
da mente umana. Dico “umana”, ripeto. Certo i Maestri avevano fatto propria questa Realta; ma la filosofia
dell’uomo, con tutta la gamma della sua immaginazione e speculazione, non ¢ riuscita ad immaginare e pensare
questo concetto di Dio. Dunque deve essere ben diverso da quello che 1'uomo ¢ abituato a pensare ed
immaginare! E voi - parlo in generale sempre, guarda caso, dovete cimentarvi in questa speculazione! In questo
esercizio della mente: capire per poi comprendere, per poi assimilare, per poi fare proprio. Dunque, siate
preparati al nuovo, al diverso, al differente; anche a cio che pud sembrarvi fantascienza e poi vedrete che non
v’¢ niente di fantasioso, ma tutto v’¢ di scientifico, perché in effetti tutto - come avete detto - tutto ¢
matematico, scientifico, preciso, esatto. E pur tuttavia, per quanto possa sembrare, niente v’¢ che impedisca al
matematico, al preciso, allo scientifico di essere sentimentale. Il piano stesso della materia ¢ matematico, ¢
scientifico; si regge su un’armonia immensa che non conosce turbamento perché anche cio che pud sembrarvi
uscire dall’equilibrio, in effetti fa parte del piu vasto equilibrio di tutto il movimento del piano fisico. Siate
preparati a questi nuovi concetti, ancorché possano sembrarvi assurdi, ancorché possano sembrarvi fantasiosi.
Sono diversi da cio che I’uomo ¢ abituato a immaginare. Pur tuttavia sono veri. E se, fino ad oggi, I’'uomo non
¢ riuscito a trovare Dio, significa che le strade battute di consueto non sono valide, non lo portano a Lui; ed
allora occorre battere nuove vie e nuove strade. Sicuri, perché in questo cammino siete guidati. Anche se puo
apparirvi strano che proprio voi dobbiate percorrerlo quando altri lo desiderano piu di voi e per questo
potrebbero sembrare piu adatti a percorrerlo. Pace a voi.

seskock

Alan — La mente e i fotogrammi (24-01-1968)

ALAN: Cari amici, Alan vi saluta. Pensate, che cosa ¢ che da 1’idea del movimento, del trascorrere?
Vi ¢ stato detto che ogni fotogramma ha un suo “sentire”, che ogni fotogramma rappresenta una
situazione cosmica. Ebbene, se ogni fotogramma € una situazione cosmica e ciascuna situazione varia
in modo tanto lieve che per ogni variazione noi possiamo considerare un fotogramma, cio¢ una nuova
situazione cosmica, che cosa ¢ che da la sensazione di questo variare? Mi spiego. Se voi viveste un
fotogramma alla volta - come in effetti ¢ - voi dovreste avere un “sentire” per il fotogramma “A”, un
“sentire” per il fotogramma “B”. Ma se non vi fosse qualcosa che unisce questi due “sentire”,

1



probabilmente non avreste alcuna percezione del trascorrere. Voglio dire insomma, senza fare tanti...
panegirici, che ¢ la mente che attraverso il ricordo da questa sensazione del trascorrere, di cio che
passa. Voi direte: “Ma negli animali, dove non vi ¢ la mente, v’¢ pure un’idea, un ricordo del
trascorrere”. E noi vi diciamo: “Non ¢ esatto che negli animali non vi sia mente”. Voi ricordate tutte
queste cose. Ebbene, questa mente ¢ come... svolge la stessa funzione della facolta che ha la - come
si chiama? ... - la retina dell’occhio di conservare I’immagine. Voi questa sera avete visto una
proiezione cinematografica, alla quale indegnamente abbiamo fatto da coro, ¢ vero? Ebbene voi
vedevate muovere - se cosi possiamo dire - perché la retina dell’occhio, come voi sapete benissimo,
conserva le immagini. Ebbene la mente ha la stessa funzione: conserva il ricordo della situazione
cosmica trascorsa, ed ecco allora che attraverso a questo ricordo vi ¢ una fusione nel passare da un
fotogramma a quello successivo, cosicché si ha la sensazione del trascorrere del tempo ed anche dello
spazio perché ¢ lo stesso meccanismo. Questa mente dunque ¢ veramente utile? Certo, ¢ utile, ha la
sua utilita. La sua utilita ¢ grandissima, ma ha anche i suoi inconvenienti. Non v’¢ necessita di
ricordare che il senso di separativita nasce dalla mente, ¢ vero? Non v’¢€ necessita di ricordare che
I’invecchiare dell’uomo... I'uomo, prima di tutto, invecchia nella mente perché proprio per sua
costituzione la mente, trattenendo questi ricordi - per sua costituzione - ha una certa pigrizia nel
lavorare, per cui che cosa accade? Che a forza di ricordare esperienze, situazioni di fatto, principi,
Verita, tutto questo lavoro finisce col dare all’individuo un senso di stanchezza, di non voler piu
lavorare, un senso di noncuranza di cio che accade; ed ecco che 1'uomo, possiamo dire 1’“uomo”,
nell’invecchiare, perde interesse a cio che lo circonda e quindi ricorda meno facilmente, e quindi non
ha desiderio di applicarsi a cose nuove. Insomma, veramente invecchia: invecchia nella mente. Voi
direte: “Che cosa c’entra tutto questo con i nuovi insegnamenti?”’. C’entra. Perché vorrei soffermare
la vostra attenzione sul fenomeno secondo il quale i fotogrammi vengono legati 1’uno all’altro dalla
mente. Direte voi: “E quando I’individuo ha perduto il corpo fisico, il corpo astrale ed infine il corpo
mentale, ad esempio dopo il trapasso?”. Ecco, voi vedete che se non ha raggiunto una fase di sviluppo
“X”, che cosa succede? Voi sapete, vi ¢ il “riposo dell’ego”, perché non ha proprio gli strumenti per
vedere cio che accade attorno a lui, per collegare cid che c’¢ nello stato di esistenza nel quale si trova,
mi spiego?

D. - Alle soglie del mentale, questo?

R. - Al di 1a del mentale, alle soglie dell’akasico, alle soglie della coscienza. Se invece 1’individuo ha
raggiunto uno sviluppo “Y”, ecco che allora la coscienza ¢ gia costituita e se anche non vi ¢ piu il
corpo mentale, ecco che ¢ la coscienza che lega i fotogrammi. E quando anche la coscienza ¢ gia
costituita - e voi sapete, si tratta prima di coscienza individuale e poi coscienza cosmica e poi ancora
Coscienza Assoluta, ma noi ci interessiamo della coscienza individuale la quale ¢ gia costituita - chi
¢ che da - ¢ il caso di dire “all’individuo”, ancora - chi & che da questo percepire, questo ricordare? E
proprio la coscienza stessa; la mente non piu, la mente non piu: € la coscienza. Ma voi capite quanto
diversa sia la visione. Quanto diversa sia la visione! Perché addirittura allora 1’individuo percepisce
attraverso un altro sistema, attraverso a tutt’altra forma sensoria. E quando ancora infine la coscienza
individuale ¢ abbandonata, e I’individuo-individualita ha raggiunto la coscienza cosmica, ecco ancora
un diverso modo di percepire in cui il trascorrere non ha piu senso. Cosi come la Coscienza Assoluta:
non vi ¢ piu trascorrere. L’individuo-individualita non vede piu un fotogramma dopo 1’altro, ma tutti.
Prima tutti quelli del Cosmo, quando si parla di coscienza cosmica. E poi, al di 1a del Cosmo,
I’individuo-individualita percepisce, attraverso quella che si chiama “Coscienza Assoluta”,
1’ Assoluto in cui non ha piu senso il trascorrere. Dunque la mente € cio che da consapevolezza di sé¢,
quando ancora I’individuo non ha raggiunto un certo stadio della evoluzione. Negli animali, infatti,
non v’¢ consapevolezza di sé. Se voi guardate, in un certo senso, gli animali assomigliano in qualche
modo all’individuo altamente evoluto. Intendetemi, fratelli, v’¢ una differenza e non v’¢ bisogno di
sottolinearla perché nell’individuo altamente evoluto i fotogrammi sono percepiti tutti assieme,
mentre I’animale ancora li percepisce uno alla volta. Tuttavia, v’¢ una certa analogia perché in questo

2



percepire non v’¢ un legame stretto, come accade nell’'uomo. L’uomo lega strettamente un
fotogramma all’altro, ricorda con esattezza cio che gli ¢ accaduto prima, piu di quanto lo faccia un
animale. E quando noi vi diciamo “vivete nel presente”, in un certo senso vogliamo liberarvi da questi
vincoli della mente. Ripeto, dai vincoli negativi, perché la mente non ¢ tutta negativa. Cerchiamo di
dirvi: “Si, ricordate, perché altrimenti la vostra mente non funzionerebbe ¢ non funzionando la mente
- allo stadio attuale della vostra evoluzione - mancherebbe un ingranaggio al sistema. Quindi:
ricordate! Pero non siate schiavi della mente, non legatevi al passato, non siate eccessivamente protesi
al futuro. Vivete un fotogramma dopo 1’altro”. Vorrei che voi legaste i nuovi insegnamenti con i
trascorsi, per vedere quanta armonia vi sia e quanto essi non si contraddicono, ma rimangono validi,
servono ancora di piu a chiarire, ad intendere. Pace. Pace a tutti voi.

seskock

Kempis — Illusione del trascorrere (da OLTRE L’ILLUSIONE, pp. 162-165)

KEMPIS: “Quante riunioni fa vi abbiamo parlato dell'esempio della bobina cinematografica? Parve
allora che tutto quello che si poteva dire fosse espresso con quell'esempio; eppure, oggi, servendoci
dello stesso esempio, aggiungiamo un'altra visione, pit vasta e piu precisa. Non ¢ dunque questa
“contraddizione”, ma approfondimento tutto; non nuova invenzione, ma ulteriore esplicazione. Tutto
quanto sta attorno a noi, gli alberi che crescono, gli animali che nascono invecchiano e muoiono, i
nostri veicoli fisici con il loro ciclo di vita, € visto cosi da noi non perché in Realta sia cosi, ma perché
noi seguiamo un convenzionale passaggio da fase a fase. Supponiamo che un cosmo sia una bobina
cinematografica perché in cui vi sia rappresentata una scena: in una stanza vuota entra una persona e
sceglie un oggetto che vi si trova. Questo fatto, nella bobina cinematografica, ¢ rappresentato da un
insieme di fotogrammi, ciascuno dei quali contiene una “situazione”. Voi sapete che nella proiezione
di un film il senso del trascorrere dell'azione scaturisce dalla permanenza delle immagini sulla retina
del vostro occhio. Scorre il film, ma l'obiettivo ¢ lo schermo sono fermi; il succedersi delle immagini
sullo schermo crea nello spettatore 1'illusione del movimento. La macchina da proiezione ¢ quale la
conoscete perché in quel modo si ha la possibilita pratica di realizzare meccanicamente il principio.
Ma se vi fosse un altro mezzo, secondo il quale voi riusciste a vedere, spostando 1'occhio, una dopo
l'altra le immagini fotografiche, egualmente avreste la sensazione del movimento, pur restando
immobile la pellicola. Tornando al nostro esempio, voi indifferentemente potreste vedere 1'azione
svolgersi in un senso o nell'altro. La stanza, da vuota, conterrebbe poi una persona che sceglierebbe
un oggetto o viceversa: secondo il senso seguito dai vostri occhi nel guardare i fotogrammi. Esiste un
modulo convenzionale, cio¢ un ordine secondo il quale 'azione si svolge. Se la bobina stesse ferma,
se la pellicola fosse immobile, la sensazione dell'azione scaturirebbe egualmente, se voi spostasse il
vostro occhio, successivamente, da un fotogramma all'altro in un senso o nell'altro. Cosi, supponiamo
che questa bobina sia il Cosmo, il quale vi appare, in questi termini, immobile, tuttavia ha un inizio
di una fine; ¢ limitato e relativo. Nell'ambito di questo ambiente cosmico, costruito con una particolare
impronta, I'individuo ha il senso del trascorrere, assiste ad una parte del ciclo di vita cosmica perché
di volta in volta, di fase in fase, egli ¢ legato ad una situazione diversa; cosi come, nell'esempio che
abbiamo fatto, guardasse un fotogramma dopo l'altro. In questo modo vedete il mutare dell'ambiente
che vi circonda. La sensazione di muoversi, reale ed effettiva, scaturisce dalla consapevolezza
dell'individuo che passa da una situazione ad una diversa successiva nell'ambiente cosmico.
Potremmo dunque dire che non sono le piante che crescono, ma che abbiamo la sensazione che le
piante crescano perché nella fase successiva la pianta, rispetto alla fase precedente, ha una statura
diversa. Cosi, né piu né meno, Come se si trattasse di fotogrammi di un film. Il Manifestato ha un
inizio ed una fine, ma vive nell'Eterno Presente contemporaneamente. L'ambiente cosmico non muta
oggettivamente, ma ¢ l'individuo che muovendosi secondo modulo convenzionale, particolare, da
senso in se stesso all'inizio e alla fine del Cosmo. Ed ecco perché vi abbiamo detto che ogni Cosmo
potrebbe essere rivissuto come voi lo state vivendo in questo momento. Dunque, I'ambiente cosmico

3



¢ relativo perché ha un inizio ed una fine, perché ¢ limitato e contenuto. Il Manifestato ¢ isolato dal
non Manifestato che lo contiene. Ma la durata, il tempo, il movimento di questo ambiente relativo,
scaturiscono dal sentire, dal percepire, dalla sensibilita dell'individuo. Meditate su queste
affermazioni: esse allargano ulteriormente la vostra visuale, ma abbisognano che voi compiate uno
sforzo per afferrarne il significato. E necessario che voi comprendiate il legamento che esiste fra
questa parte nuova di quello che vi diciamo e quello che fino ad oggi avete saputo. Non sono Verita
che si contraddicono, ma si compenetrano e si integrano a vicenda.

skskosk

Kempis — La realta ¢ divenire o essere? (da LE GRANDI VERITA, pp. 233-239)

KEMPIS: Probabilmente certe nostre affermazioni concernenti la realta quali, ad esempio, se essa
debba concepirsi come “essere” o come “divenire”, sono da voi considerate una speculazione che non
ha un valore un’utilita neppure dall’ormai inusitato punto di vista etico. Pensarla cosi significa non
comprendere che concepire la realta in una certa maniera dovrebbe comportare, per coerenza, un
pensiero, una condotta, insomma un modo di vedere la vita in tutti i suoi innumerevoli aspetti, dalla
stessa prospettiva. In linguaggio moderno si direbbe che la concezione che si ha della realta ¢
I’ideologia e, il proprio vivere la politica che, come i politici insegnano e dimostrano, dovrebbe essere
coerente all’ideologia. Concepire la realta come “essere”, significa credere che esiste qualcosa oltre
il mondo sensibile e da qui tutte le implicazioni conseguenti; implicazioni che non sono solo a livello
individuale. Nei vari momenti della storia dell’uomo, in cui il pensiero filosofico aveva un certo
carattere, in senso analogo ha camminato tutta la cultura umana. Per esempio, la scienza non avrebbe
raggiunto 1’attuale sviluppo se nel secolo attuale e in quello precedente la filosofia non fosse stata
dominata dal concetto della realta come “divenire”. Perché, appunto, una simile concezione significa
annettere la piu grande importanza al mondo sensibile ¢ dei fenomeni e percid aprire la strada
all’empirismo, al materialismo e via dicendo. Se il concetto della realta come “divenire” ha dominato
la filosofia del secolo attuale e precedente, in cid un gran merito 1’ha avuto Hegel, il sacerdote della
realta razionale. Grandi meriti si possono riconoscere a quel filosofo, principalmente quello di avere
compendiato il pensiero filosofico precedente ai suoi tempi e di avergli dato un assetto pit organico
e conseguente. Penso che la valutazione del suo pensiero non possa prescindere da una tale premessa,
cio¢ che non si debba ricercare in lui una originalita di concezione, ma solo una piu compiuta
focalizzazione delle conseguenze che logicamente comporta 1’accettazione di certi concetti basilari.
Mi si dira che in filosofia ¢’¢ poco da essere originali in fatto di concetti base: sono perfettamente
d’accordo. La qualita di un filosofo salta fuori dalla sua capacita di raffrontare certe concezioni
fondamentali: scartare quelle che contrastano con una visione della realta quanto piu universale
possibile, ma che nello stesso tempo tenga conto del valore del singolo, dell’individuo, e dare poi una
concezione-elaborazione unitaria. Da una tale prospettiva la filosofia di Hegel non puo che essere
giudicata favorevolmente. Per quanto riguarda due temi fondamentali della sua filosofia e cio¢ la
razionalita e il “divenire” della realta, desidero pero ricordare che altri, prima di lui e piu di lui, hanno
colto il carattere razionale del reale. Per esempio, perfino San Tommaso con le sue affermazioni sui
caratteri di Dio, implicitamente attribuisce alla realta - ovviamente quale lui la concepiva -, una
giustizia ed una razionalita al di 12 dell’umano: ossia addirittura divinizza il razionale. Se poi si
afferma che la struttura della realta ¢ tale che puo essere afferrata dalla logica umana e che I’ordine
delle idee dell’uomo riflette la disposizione della realta, allora si puo fare riferimento perfino a
Parmenide. Per quanto riguarda poi il concetto del “divenire”, si puo risalire ancora piu indietro nel
tempo, alla piu antica filosofia greca, della quale conservate solo le tracce, agli Jonici, al meraviglioso
Eraclito. Non senza ragione, volendo parlare del “divenire”, ho citato Hegel; infatti, quel filosofo, piu
vicino al vostro tempo, unisce la concezione del crearsi o trasformarsi del Tutto con quella della
razionalita della realta e della realta del razionale. Attenti! Ecco il punto centrale. Ma ¢ veramente
razionale e logico il concetto della realta in “divenire”? Per “divenire” s’intende il fluire, il crearsi, il

4




trasformarsi del mondo: il cambiare stato, attributi, accidenti, modi ecc. ecc. di qualcosa. Il bruco
diventa farfalla, immagine retorica, ma fatto comune della natura. Ora, contrariamente a quanto taluno
sostiene, mi sembra che nel concetto del “divenire”, comunque la si metta, scappi sempre fuori il
persistere di qualcosa attraverso alle mutazioni. Lo stesso “divenire” di Hegel, inteso come sintesi fra
“non essere” ed “essere”, implica un collegamento fra i due stati. I “divenire” si misura, appare, entro
qualcosa; cio¢, ¢ di qualcosa e per quanto si allarghi e si generalizzi questo qualcosa per tentare di
disidentificarlo, al massimo si potra arrivare ad affermare che ¢ il mondo, il Tutto nel suo insieme
che “diviene”, ma sempre si trovera un qualcosa, una identita che diviene, sia pure essa la realta in
senso lato. Se cosi non fosse, si tratterebbe di tante realta diverse, ciascuna con una propria identita
limitata all’unita di mutazione; ma per affermare cio - ossia affermare il non persistere della identita
- significa affermare una realta “essere” quale noi ve la abbiamo illustrata con ’esempio dei
fotogrammi. Percio proviamo a porre che il persistere della identita attraverso alle mutazioni, sia la
“conditio si ne qua non” del divenire stesso. Che cosa si deve intendere per “identita”? Non certo
quello che intendeva Eraclito, altro sacerdote del “divenire”, il quale affermava che 1’identita ¢
un’apparenza, perché in natura nulla ¢ identico. Come sapete, in filosofia piu generalmente si intende
per “identita” il persistere della unita attraverso al variare degli attributi, dei modi, degli accidenti e
via dicendo. A questo punto, un’altra domanda: e per “unitd” che cosa si deve intendere?
Indubbiamente la qualita di cio che ¢ uno-monolito, uno come primo numero della serie, oppure la
qualita di cio che ¢ un insieme cosi unito da costituire un sol tutto inscindibile. Mentre si comprende
abbastanza bene il concetto di un “insieme” cosi unito da costituire un sol tutto inscindibile - per
esempio un organismo che non si puod dividere senza che ne vengano meno gli attributi, le funzioni,
1 caratteri ecc. - non ¢ altrettanto definibile il concetto di “uno”, specie nel senso della matematica;
per rendersene conto basta osservare le tautologie, le indeterminatezze che le definizioni di certi
matematici contengono a proposito della unita. Ma per quello che vogliamo dire, anche se i termini
non sono rigorosi, noi intendiamo per unita, e quindi per Uno, o il primo della serie dei numeri - I’Uno
monolito - o un insieme cosi unito da costituire un sol tutto inscindibile. Allora, quando si sostiene
che si puo affermare che la realta “diviene” solo se conserva la sua identita attraverso alle mutazioni,
e conserva la sua identita se mantiene la sua unita, pur nel variare degli attributi, dei modi ecc., quando
si sostiene questo, a quale unita ci si riferisce? Supponiamo all’uno-monolito. Ma se ¢ cosi, |’uno-
monolito non ¢ tale solo nei successivi momenti delle mutazioni, del “divenire” cio¢; solo momento
per momento e disgiuntamente in ogni momento, poiché altrimenti si tratterebbe di tanti uno-monoliti,
diversi in qualita quanti sono i momenti delle mutazioni e cio significherebbe - secondo quello che
abbiamo detto con I’esempio dei fotogrammi - annullare il divenire stesso. Quindi I’uno-mondlito
tale dovrebbe rimanere in tutta la successione del mutare; cio¢, dovrebbe mantenersi sempre
quell’uno nel tempo. Ma se cosi fosse, allora il “divenire” non sarebbe della realta; sarebbe degli
attributi, dei modi, degli accidenti ecc. ecc., mentre la realta nella sua essenza resterebbe una e
immutabile. Ma questo ¢ il concetto classico della realta “essere” che si contrappone proprio a quello
della realta “divenire”. C’¢ anche da dire che, se si afferma che la realta ¢ in “divenire”,
implicitamente si ammette che la molteplicita ¢ reale e percio non si pud pensare a quella unita che
la realta conserva attraverso alle mutazioni come se si trattasse dell’uno-monolito. Nella molteplicita,
intesa come reale e non come apparenza, si puo parlare di unita solo nel senso di un assieme che
costituisca un sol tutto inscindibile. Perd anche per 1’unita cosi intesa, vale quello che ho detto per
I’uno-monoito a proposito della successione delle mutazioni e cio¢ che I’unita non ¢ limitata ai tanti
momenti della trasformazione considerati separatamente, ma deve essere intesa in senso che trascenda
lo spazio e il tempo. Ma se I’unita non si pud che intendere come un insieme cosi unito da formare
un sol tutto inscindibile che abbraccia la successione delle mutazioni, allora iI” divenire” €
un’apparenza. Non ¢ la vera qualita e condizione delle cose. In conclusione, e piu sinteticamente: se
per “divenire” si intende il trasformarsi di qualcosa che mantiene pero la sua identita attraverso le
mutazioni, allora la trasformazione non incide nella identita, cio¢ nell’intimo essere, e percio la
trasformazione ¢ un fatto esteriore, marginale, proprio come lo afferma la concezione della realta-
essere. Se, invece, la trasformazione incide nell’intimo essere, allora il permanere della identita ¢ una

5




interpretazione, un’affermazione a priori, che non si fonda su un fatto strutturale; se cosi ¢ non si
tratta d’una realta che “diviene” ma di tante realta che sono. E questo ¢ il concetto della realta “essere”
quale lo abbiamo sempre affermato: concetto che non nega I’unita, 1’identita del Tutto, ma che ne da
una visione diversa da quella classica. Infatti, il nostro concetto di realta non afferma che la realta ¢
una che “diviene” e che conserva la sua unita per mezzo del permanere della identita attraverso alle
mutazioni, cosi come si direbbe che alla base della serie dei numeri ¢ sempre 1’uno; noi affermiamo
che ciascun numero della serie ¢ una diversa realta e che I'unita ¢ ottenuta attraverso alla fusione
trascendente della serie. Ed ¢ in virtu di questa fusione trascendente che ciascun numero ¢ collegato
all’altro tanto da costituire un sol tutto inscindibile: il Tutto-Uno-Assoluto. Caro Hegel,
I’affermazione che la realtd ¢ in divenire, ¢ un’affermazione a priori, come tante altre, ma che
diversamente da quelle, non ha neppure la coerenza e la logica concettuale che quelle possono avere.

(..)

seskock

Dali — La vita non ¢ un divenire (4-05-1973)

DALLI: “Se volete trovare la sorgente del fiume, dovete risalire il percorso, cosi se volete trovare la
sorgente di voi stessi dovete liberare la mente e il vostro cuore, figli. In questo modo la vita fluira in
voi. Che cos'¢ la vita? In senso assoluto non ¢ quel ciclo che voi siete abituati a considerare, un
trascorrere in ultima analisi, ma ¢ esistere. Se volete, dunque, esistere nel senso pieno di questa parola,
voi dovete liberare il vostro cuore e la vostra mente. Dove e che cosa 'uomo desidera, quello ¢ il suo
cuore, cosi umanamente il cuore dell'uomo ¢ il suo desiderio. Liberare il cuore, o figli, significa
liberarsi dal desiderio concepito in funzione dell'io. Liberare la mente significa liberare I'essere
proprio dal divenire, dalla volonta di accrescersi, di apparire cio che non si ¢, In altre parole significa
essere non divenire. Quale differenza c'¢ in queste due condizioni di esistenza? Non occorre che io vi
parli, o cari, della condizione di esistenza che si puo definire di divenire perché voi bene la conoscete.
Divenire significa, come prima ho detto, trovare un modo di apparire, credere di essere cid che non
si ¢, cercare di imporsi in un modo di agire, in un modo non sentito ma desiderato. In altre parole,
vivere in funzione dell'io. Essere, invece, significa esistere nella maniera piu reale, piu naturale, piu
esatta, cio¢ aderente alla realta. Significa far fluire il sentire liberamente. Significa superare
liberamente, In altre parole, la condizione di esistenza poggiata sul divenire. In termini pratici, voi
vorreste sapere “Come comportarmi come agire per vivere piu realmente?”” Ebbene, ogni sforzo
sarebbe vano, cari, ogni imposizione assurda, perché rappresenterebbe un ulteriore divenire. Cio che
voi potete fare, ¢ essere consapevoli dei vostri sentire, non mascherarli, non cercare di occultarli, ma
nella piu completa sincerita esaminare dove ¢ il vostro cuore. Quali sono i vostri pensieri, quale ¢ il
vostro sentire, senza timore, senza paure di condanna, non esiste la condanna! E un fantasma creato
dalla mente dell'vomo. E un concetto voluto dall'impero dell'io. Tutto ¢ profondamente naturale.
Ormai siete adulti per comprendere questo. Non abbiate timore, diciamo piu esattamente, non
dobbiamo avere timore delle nostre miserie, o figli. Sono insufficienze, sono incompletezze.
Dobbiamo essere consapevoli di esse. Senza timori, senza volerle nascondere, sfuggire, ma ponendole
di fronte ai nostri occhi per cercare di capire, capirne le ragioni che le fanno sussistere. Non volendole
mascherare in modo che un ente supremo non abbia a vederle e per questo condannarci. Ma anzi,
ponendole in evidenza alla nostra attenzione. Nella piena consapevolezza, questo significa. Essere e
non divenire. lo vi auguro, oh cari, che possiate presto raggiungere questa condizione d'esistenza, la
quale tanto desidero che sia da voi raggiunta e mi auguro di essermi spiegato in modo chiaro. La pace
sia con voi e con tutti gli uomini!

seskock



Dali — La coscienza dell’individuo lo conduce ad una tappa della sua evoluzione: oltre vi é la
Coscienza Cosmica (27-11-1965)

DALI: La pace sia con voi e con tutti gli uomini, figli cari. Abbiamo, o figli, pronunciato questa sera
alcune Verita che enunciano delle Realta, le quali - per cid che conoscete - non possono essere
prontamente capite. Vi preghiamo di cercare di unirle, vederne I’armonia, e coprire quella lacuna che
¢ nella vostra conoscenza; fra cio che avete saputo fino a questo momento, e cid che - con questi
concetti -, noi vogliamo precisare, maggiormente puntualizzare o illustrare, figli. La coscienza
dell’individuo lo conduce ad una tappa della sua evoluzione: oltre vi ¢ la “coscienza cosmica” che,
pur essendo una fase dell’evoluzione individuale, trascende la coscienza dell’individuo. Ed oltre
ancora ¢ la “Coscienza Assoluta”, che segna il conchiudersi della evoluzione individuale che ne ¢ la
meta, ma che non ¢ il terminare, il finire, perché I’individuo mai cessa di esistere. Sempre ¢ esistito e
sempre esisterd. Tutte queste sono fasi di un cammino, per voi attualmente segnato nel Tempo e in
cio che chiamate “dolore”, ma che verranno - per quanto lunghe possono sembrarvi -, presto concluse,
trascorse, per essere seguite da altri cammini verso altri orizzonti. Che la pace sia con voi e con tutti
gli uomini, figli cari.



